

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

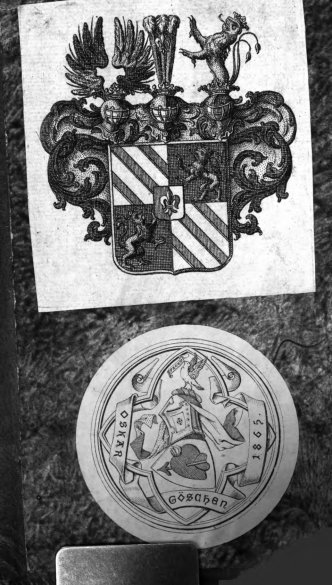
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





#### TAYLOR INSTITUTION LIBRARY



ST. GILES · OXFORD

by L.- A. de Caraccioli

Vet. Fr. II A. 1906

# GRANDEUR D' A M E.

#### 1 1

# MUSAMA

MANES

# GRANDEUR D' A M E.

Ouvrage dédié à SA MAJESTÉ IMPÉRIALE & ROYALE APOSTOLIQUE.

Exultavir ut gigas ad currendam viam; à fummo cœlo egressio ejus.

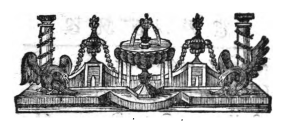
Psal. 18. v. 6.



A FRANCFORT,
Chez {J. F. Bassompierre, Libraire à Liege.
J. Vanden Berghen, Libr. à Bruxelles.

M. DCC. LXII.





A

## SA MAJESTĖ IMPĖRIALE,

ET

ROYALE APOSTOLIQUE.



ADAME,

Si la Grandeur V. Ame ron noit à fe perdre, on la trouver 23

roit toute entiere Jans le caur Je VOTRE MAJESTE. Celle que je décris dans cet Ouvrage, n'est qu'une ombre de l'béroïfme qui vous caractérife. L'imagination ne fauroit s'élever autant que ces vertus magnanimes qui rendent votre Regne l'école des Monarques. La Religion citera Vans fes fafte**s** l'beureufe époque de votre au= gufte Naiffance, de votre Couronnement, de vos Triomphes, comme les plus beaux jours de folemnité. Elle vengera les Esri-

## EPITRE.

vains du filence rigoureux que leur impofe voire modefiie, en devenant elle-même voire Pankgyrifie.

Je dois fans doute craindre qu'en parcourant ce Livre, on ne me taxè de préfomption; mais cette gracieufe bienveillance , avec laquelle VOTREMAJESTE a Paigné lire mes Ouvrages , & même les louer, excufera ma témérité. Il eft naturel de defi= rer la plus grande gloire à laquelle un Auteur puiffe ja=

#### 6 F. J. T. R. E.

mais aspiror, celle de rendre public le profond respect avec bequel je suis,

MADAME,

DE VOTRE SACRÉE MAJESTE.

> Le seis-bumble, très-obbiffant & trèsfamils Serviceur. Le Marquis CARACCIOLI, Colonel au Service du Roi de Pelogne, Electeur de Saxe.



#### AVANT-PROPOS.

NL est temps de démasquer I cette vanité mondaine qui ose se parer du nitre de Grandeur, & de faire voir aux hommes qu'ils ne sont véritablement grands que lorsqu'ils se rapprochent de Dieu. Ceux qui ne connoissent d'autre gloire que les triomphes du monde & le bruit des exploits, n'approuveront fûrement pas cet Ouyrage; & même le titre les aura trompés : mais l'immortel Fléchier fera mon apologie. Voici comme il s'exprime dans la magnifique Orailon funebre de l'illustre Turenne : Si ce Héros, dit-il, n'avoit su que combattre & vaincre, s'il ne s'étoit élevé au-dessus des vertus humaines, si sa valeur ou sa prudence n'avoient été animées d'un efprit de foi & de charité, je le mettrois au rang des Scipions & des Fabius, J' je laisserois à la vanité le soin d'honorer la vanité.... S'il avoit fini ses jours dans l'aveuglement & dans l'erreur, je louerois en vain des vertus que Dieu n'auroit pas couronnées; je répandrois des larmes inutiles sur son tombeau; & si je parlois de sa gloire, ce ne seroit que pour déplorer son malheur.

On s'éleve au dessus de l'Univers, lorsqu'on puise en Dieu la source de sa grandeur; & l'on rampe avec l'insecte, quand on se borne à la terre. La dignité d'une ame im-

mortelle ne sauroit se contenter d'un éclat momentané. Tous ces hommes profanes qu'on nous vante comme des demi-Dieux, ne surent que des Héros possiches. Le préjugé les encense, & la raison les plaint.

Je sais qu'il faut du courage pour oser fronder les opinions d'un monde qui croit la grandeur d'ame indépendante de la Religion; mais on est toujours assez fort, lorsqu'on a la Vérité pour soi. C'est un axiome de morale, que les circonstances, l'objet & la fin sont nécessaires pour toute bonne action, & que le moindre vice corrompt la meilleure.

Quelque médiocre que soit cet Ouvrage, j'ose dire que ces malheureux temps, où l'incrédulité s'esforce d'ériger l'orgueil en héroïfme, exigeoient un pareil Livre. Toute ambition dépouillée de son éclat n'offre plus que des avantages temporels, & conséquemment des intérêts sordides.

L'ame, comprenant le cœur & l'esprit, m'a paru le terme le plus propre à exprimer nos idées & nos sentiments. Personne n'ignore que cette substance, purement spirituelle, produit toutes les opérations que nous distinguons par différents noms: l'esprit n'est que son action, & le cœur que sa volonté.

L'Univers étant fort petit, il réfulte qu'on ne s'étend pas au-delà de ses limites. Ainsi voilà le procès jugé entre ceux qui restreignent la

grandeurd'ame aux actions de cette vie, & ceux qui ne lui assignent point d'autre serme que l'Esernité. Il s'agit seulement d'en instruire le Public: & c'est ce que je vais faire.

E 11 a différences sorres de Grandeur, au point que ce mot qui n'auspir dû être employé que pour désigner la sublimité de notre raison Rel'immensseige Dieu, sere à caraczériler le vanisé des hommes. On appolle grands ceux qui polledent des honneure ou des biens périssables, quoique souvent ils pensent de le maniere la plus baffe & la plus indigne. Le monde ne se corrompe & ne s'evilit, que parce qu'on ne place pas la gloire où elle doit être. Des Ravageurs de Provinces le croyent des amis de l'humanité; les Incrédules, des Philosophes;

& les Beaux-Esprits, des Génies. Dieu seul peut élever l'ame & lui inspirer des sentiments magnanimes, parce qu'il est lui seul le principe de toute élévation. Tandis qu'on croira l'amour-propre source des vertus, dit l'inimitable Fénelon, on ne fera jamais rien de grand. La sphère est trop bornée pour pouvoir y prendre un vol hardi, noble & sublime. On diroit que nous revenons à la premiere enfance du monde; car il faut aujourd'hui prouverdes vérités qu'on a enseignées pendant six mille ans La nouvelle Philosophie a tellement défiguré les choses, qu'on prend pour des paradoxes ce qui est démontré. La plupart des hommes se reglent selon la mode, & non suivant la raison.

Toute ame est naturellement grande quant à son origine, son essence, & sa destinée; mais ce qu'on appelle grandeur d'ame, consiste dans la sublimité des actions. Il y a une chymie pour les esprits, comme pour les corps; ceux-ci s'exaltent par l'entremise du feu, ceux-là par le secours de la Religion: sans elle, toute élévation n'est qu'une soible vapeur.

La grandeur d'ame qui a Dieu pour objet, ne meurt jamais; celle, au contraire, qui n'a que la fortune ou l'éclat de ce monde en vue, expire avec son héros. On a beau la révérer, & lui ériger des marbres précieux; elle demeure dans un silence éternel, parce qu'elle n'est plus. Mais victimes des sens, des passions, des hon-

neurs, nous dénaturons la véritable gloire, & nous en faisons un fantôme relatif à nos préjugés & à nos goûts.

Ce n'est qu'en renversant l'idolâtrie du Moi, source de toute préfomption, qu'on peut voir éclorre la váritable grandeur d'ame. Nous usurpons les droits mêmes de la Divinité, lorsque nous osons nous attribuer nos vertus. Elles dérivent du principe immuable & infini, dont chaque homme fent l'impression. Le grand crime des Païens, fut de se complaire dans leurs propres Ouvrages. Il ne faut rien retenir d'une action éclatante. que l'humilité.

Le tonnerre fait plus de bruit que tous nos exploits; les Démons, dont on ne peut nier l'exifence sans être impie, ont plus d'esprit que tous nos beaux Génies; & les animaux mêmes, plus de force & plus de ruse: de sorré qu'il n'y a qu'un motif sublime qui puisse relever nos actions. C'est ce que je vais essayer de prouver, en parcourant toutes les facultés de Phomme, & toutes les choses extérieures qui doivent l'affecter. Je souhaite avoir rempli mon objet.

Si l'on se plaint de ce que le style ne répend pas à la dignité du sijet, et de ce que le Lesteur n'est point remné par des descriptions pompeuses, ni intéresse par des des seintions mouvelles, je dirai que la vérité est simple, et que les même priores, ainsi que les faillies, n'affectent qu'un instant, et la fisse la ceur vende et l'esprit sans la miere.

Nous cédons l'élégance à la mode, c'est-à-dire, les antitheses & les épigrammes, aux Philosophes modernes qui ont besoin de ce vernis pour colorer leurs paradoxes. On n'apperçoit ordinairement des éclairs, que lorsque le ciel se couvre de nuages: les jours fereins s'annoncent sans éblouissement & sans fracas. D'ailleurs il n'est pas facile de prendre l'essor lorsqu'on est gêné par la crainte de ne pas réussir. La Dédicace de cet Ouvrage m'en imposoit trop pour laisser à mon esprit une certaine aisance dont on a besoin lorsqu'on écrit. A force de vouloir trop bien faire, on fait souvent moins bien.

Cet Avant-Propos a suffisamment développé tout le plan de l'Ouvrage, que je devois intituler

l'Elévation de l'Ame, lorsque j'appris de Monseigneur Zaluski, Evêque de Kiovie, Prélat d'une érudition immense, qu'il existoit un Livre sous le même titre. On écrit tant, que, si cela dure, il sera aussi difficile d'imaginer des titres nouveaux, que de produire des pensées neuves,

all stated at all

### TABLE

#### DES CHAPITRES.

|       |                            | •         |
|-------|----------------------------|-----------|
| CHAP. | L. J. Es lites,            | Ze s      |
| •     | IL Des Pensées,            | _ 2I      |
|       | III. Des Sentiments,       | 50        |
| •     | IV. Des Desers.            | 70        |
| • .   | V. Des Paffeons            | 89        |
|       | VI. Des Sens,              |           |
|       | VII. Des Plaisirs,         | 95<br>108 |
|       | VIII. Des Douleurs,        | 126       |
|       | IX. Des Vérités,           | 139       |
|       | X. Des Opinions,           | 155       |
|       | XI. Des Travaux,           | 168       |
|       | XII. De la Liberté,        | 191       |
|       | XIII. Des Vertus,          | 202       |
|       | XIV. Des Défauts,          | 218       |
|       | XV. De la Prospérité,      | 231       |
|       | XVL De la vraie Grandeur.  | ,25 I     |
|       | XVIL De la Piété,          | 266       |
|       | XVIII. De la Superstition, | 279       |
|       | XIX. De la Vie présente,   | 206       |
|       | YY Do la Via futura        |           |

Fin de la Table.

LA



#### gom og bat in dom og bat in

# GRANDEUR

#### D'AME.

## CHAPITRE PREMIER.

Des Idées.



Un no j'aurois toute la finesse d'esprit qu'on peut desirer dans les plus agréables Sociétés; quand j'au-

rois composé des Ouvrages où brillerois tout le seude l'imagination & du génie; quand j'aunois inventé des systèmes capables de tenir l'Univers dans

Λ

le filence & dans l'admiration; quand j'aurois formé des projets dignes de foutenir les Empires ou de les relever; quand je me serois fignale par des conquêtes aussi rapides que celles d'Alexandre: si je n'ai l'Eternité pour objet, mon anne a perdu les mavaux & les mients & elle reste; malgré tout son éclat, dans une situation qui la dégrade, & qui la confond avec tes hommes charnels. Tout ce qui doit péris ne sauroit être le terme d'un être immatériel : il faut à l'ame des objets immortels à contempler, parce qu'elle est elle-même immortelle; & c'est seulement alors qu'on peut dire qu'elle s'exalte & qu'elle ? Jionnoit

Nous parcourrons d'abord les idées ; mais sans examiner si elles sont factices ou innées, & sans vouloir les désigle ; parce que nous n'avons point intention de saire un Ouvrage de contros verse. Il vant beaucoup mieux navailler

à relever l'ame de l'humiliation où elle est, que de se livrer à des questions métaphysiques dont il ne résulte souvent que des visions & des mots.

Les idées, chez tous les hommes; naissent du bon sens, de l'esprit, ou du génie; les premieres sont justes, les fecondes brillantes, & les troisiemes fublimes: mais fous quelqu'aspect qu'on les envisage, elles se persectionnent chacune à sa maniere, lorsque l'ame vient à s'élever. Entre ces différentes nuances, il y a les idées qui dépendent en quelque sorte des personnes & des climats. Les idées du Peuple sont moins nobles que celles des Grands, mais fouvent plus folides; de même que les idées des vieillards l'emporrent en justesse sur celles des jeunes gens qui n'ont de mérite que la fécondité. Nous en dirons autant des idées qui différencient les habitants du Nord de ceux du Midi: les unes sont

4

plus vives, & les autres plus raisonnables.

Quoiqu'il en soit de cette différente maniere de percevoir les choses, les objets matériels ne doivent jamais nous fixer. Il faut fortir du cercle étroit de cet Univers, & remonter au principe des êtres, au lieu de contempler leur surface. Mais en vain nous sentons que notre ame, créée pour la Divinité, cherche à se faire jour à travers les brouillards qui nous offusquent; nous nous endormons dans le sein des nuages, & nous prenons à peine la résolution d'élever les yeux. Il n'y a que l'ambition d'obtenir des honneurs périssables, qui nous semble une véritable élévation.

Cependant, pour peu que nous rentrions en nous-mêmes, nous oublions les corps, & nous semblons être tour esprit. L'homme, en tant qu'image de Dieu, ne sauroit se représenter deux

& deux faisant quatre, & le tout plus grand que sa partie, sans entrevoir un ordre invariable & primordial qui donne le mouvement à cet Univers, & que nous ne sommes pas maîtres de changer ni d'altérer. Les essences des objets exposés à nos regards, essences indépendantes de nos réflexions, de nos desirs, & même de notre existence, sont autant de degrés qui nous élevent jusqu'à l'Etre des êtres. On s'élance avec sublimité, & l'on pénetre dans le Sanctuaire de l'Eternel & de l'Infini, où tous les fiecles vont se perdre en quelque sorte, pour renaître continuellement. C'est ici que l'on peut bien s'écrier avec Tertullien : O bomme! reconnois ta dignité.

L'ame qui paroît éteinte chez la plupart des hommes, ou par l'abus qu'ils font de sa lumiere, ou par le peu de connoissance qu'ils en ont, est plus active que le seu même chez le Sage qui en profite. C'est là qu'il faut l'examiner, & en suivre les progrès, pour avoir une juste idée de sa grandeur. Saint Augustin, que nous imiterions si nous étions moins charnels, est le vrai modele d'une ame sublime. On ne sauroit lire sans transport ses Consessions & ses Soliloques; il n'y conserve que les yeux de l'esprit, & le langage de la vérité.

Nous avons tous deux sortes d'idées; celles qui se bornent à la figure de ce monde, & celles qui entrevoyent un Univers tout spirituel. Notre raison, convaincue de son immortalité, ne peut se replier sur elle-même sans découvrir un instant où nous vivrons d'une maniere toute céleste. En vain les objets matériels qui nous investissent de toutes parts s'efforcent de nous courber vers la terre; l'ame se réveille par intervalles, & nous sait sentir que les idées spirituelles seront à jamais son

zentre & son élément. Il s'agit d'être attentif à ces impressions, & de les suiwre, fi nous voulous honorer notice origine, & nous souvenir de notre derniere fin ; mais' je zougis pour l'humanité; quandije meifigure combien on l'avilit & on la dégrade. Si l'on difpure sujourd'hui sur les idées, ce n'est que pour contester leur spiritualité, & des ranger dans la même classe que L'inflind La Philipsophie à la mode, inclinant vers le Matérieliste, dérobe conféquemment à nos yeux l'excellence de noure espeit. St de grandeur de sa destince Qui aurois equique, dans le fein même d'une Religion soute spiripuelle & 10 yre divine nous publications ce que les Patens d'ont pu méconnoître au milieu des ténebres de l'Idolâtrie; & que nous regarderions comme fable ce qui leur parut une vérité incontestable, & ce qui sit l'bbiet de leur confolation & de leur espérance?

A 4

Notre malheur vient de ce qu'on ne s'occupe point à contempler l'ame, & de ce qu'on la dépouille de sa véritable grandeur, pour en revêtir des hontieurs instantanés, & des biens aussi caducs que la fortune qui les procure. L'homme doit se ménager des moments où l'ame supérieure à tout ce qui doit périr converse avec elle, jouit d'elle, & s'éleve jusqu'à la source des idées, qui ne peut être que Dieu, notre élément & notre vie.

Eclaire tout homme venant en ce monde, & qui frappe notre entendement de les rayons; nous fommes réellement coupables, fi nous en détournons les yeux. C'est elle qui sous l'aspect des choses visibles se communique aux Parens mêmes, & dont nous devons nous servir pour arriver aux choses invisibles; tous les différents êtres qui constituent cet Univers, sont autant de miroirs qui nous renvoyent les clartés célestes, autant d'échos qui nous répetent à chaque instant la voix toute-puissante de la Sagesse infinie dont ils émanent.

Tous les mortels apperçoivent les mêmes objets, mais tous ne les considerent pas du même œil. Les sensuels ne découvrent dans ce monde qu'une superficie qui les amuse; les Philosophes y reconnoissent la magnificence d'un Ouvrier immense dans ses productions; & les Chrétiens y apperçoivent une perspective qui n'est digne de nos regards qu'autant qu'elle s'avance vers le Ciel. Salomon ne voyoit que vanité. fous le Soleil, parce que son ame s'élevoir au-dessus des astres. Lorsqu'on: parvient à ce degré, bien différent de tous ceux que l'Astronomie compte & détermine, on voit les colosses se réduire en aromes, & le monde lui-même fondre comme la cire. On voit les richesses, les honneurs & les plaisirs, tomber en poudre comme l'Idole de Dagon en présence de l'Arche sainte; on voit notre vie animale comme un jour dans la succession des temps, & moins qu'une seconde dans l'ordre de l'éternité.

Je sais que notre ame ne peut briller par elle-même, & que ses lueurs ne font qu'une réfraction de la lumiere indéfectible; mais c'est en cela que nous pouvons distinguer le solide du frivole, le durable du momentané, le faux du vraisemblable. Si l'on en doute, il fuffira de parcourir les actions & les ouvrages de nos Philosophes Chrétiens, qui beaucoup plus à Dieu qu'à eux-mêmes, & par conséquent bien plus citoyens du ciel que de cette terre, semblent avoir déja commencé leur éternité. Cette carriere, bien plus lumineuse que celle des Héros profanes, aboutit aux vrais biens, & c'est alors

que l'intellect paroissant se transsigurer dans un rayon, à l'aide duquel on entrevoit la grandeur d'une Ame remplie de son Dieu, semble un prisme qui représente ces beautés toujours anciennes de toujours nouvelles, que le grand Augustin se repentoit d'ayoir simées si tard.

Les idées, qui, chez tous les bornmes, font, pom ainfi dire, des rableams de l'Archétype: universel dont ils tiennent leur existence, devroient par ellés-mêmes conduire ou grand & au vrai; mais jouers des passions, & victimes d'une mauvaile éducation, nous n'ouvrons les yeux que pour admirer des objets fansibles & périssables. Où font les maîtres qui nous avertissent, suffi-tôt que nous pouvons raisonner, que la figure de ce monde passe, & qu'il a y a que notre ame qui dans tout cer Univers mérite la prééminence? cà sont les mattres qui saisssent la vue

d'une plante, ou d'un insecte, pour nous rappeller au Créateur; qui nous accoutument desbonne heure à defirer le Ciel, à mépriser la terre, à ne goûter de plaisir que celui de penser, & à prouver Dieu au fond de nous-mêmes. où il réside plus que par-tout ailleurs? Ces pratiques paroissent si chimériques, que peut-être nos Lecteurs nous ont déja regardé comme visionnaires cependant fi nous examinons l'origine, la nature, & la destinée de notre être, cette méthode nous paroît, & raisonnable, & nécessaire. Toute éducation des Nobles, ainsi que des Romriers, des Souverains, ainsi que des Sujets, doir avoir pour fin l'exaltation de l'ame. On doit rectifier les idées épurer les pensées, & les diriger de maniere que l'éternité soit le premier & le dernier objet qu'on envilage. Si, pour exciter les enfants à se distinguer & à s'appliquer, on ne manque jamais

Maison, & de leur remettre devant les yeux les exploits de leurs Ancêtres, n'est-il pas plus juste d'exciter leur émulation & leur vertu par le souvenir d'une ame qui émane de Dieu, qui subsiste en Dieu, & qui doit retourner à Dieu?

Toutes les idées ont entr'elles une chaîne, ou plutôt une filiation. La maniere dont nous voyons aujourd'hui les objets, n'est peut-être qu'une suite des premieres impressions que nous avons reçues dans notre enfance. Les plus pentes choses en apparence influent sur nos perceptions & sur nos sentiments. Notre vie n'est qu'une complication de mille hazards, & de mille circonstances : le plus brillant exploit, ainsi que le plus magnifique ouvrage. ne tirent souvent leur source que d'une simple phrase, ou d'une seule entrevue; des paroles qui ont paru ne pas nous

affecter dans le temps qu'elles étoient prononcées, sont devenues par la suite l'occasion de nos préjugés, de nos goûts, de notre conduite, & peut-être de notre vocation. Combien d'hommes dont la fortune n'est que le résultat d'une visite, d'une lecture, & même d'un regard?

Ceux qui ont soin de la jeunesse doivent sans doute trembler à ce récit, & penser qu'ils ne sauroient jamais être trop attentifs & circonspects. L'ame d'un enfant est pour ainsi dire entre les mains d'un Gouverneur; il l'abaisse, ou il l'éleve, selon les idées qu'il inspire. Chez lui tout parle, tout instruit, tout est significatif. Ces générations d'hommes charnels & pulillanimes, qui ne connoissent d'éternité que le jour qu'ils coulent, d'immentité que le pays qu'ils habitent, d'infinité que la pensée qu'ils produisent, sont ordinairement le fruit d'une mauvaile éducation. L'esprit se

concentre facilement dans la sphere des sensations, lorsqu'il n'est point excité; de même que le seu reste au sein d'un caillou, quand on ne travaille pas à l'en faire sortir. Et voilà pourquoi les grandes idées sont si rares; pourquoi des hommes qui auroient pu résormes leur Nation, ne sont que des hommes de routine; pourquoi des ames qui s'éleveroient au dessis des astres, rampent dans la poussiere; & pourquoi l'on ne cesse de regretter les personnages célebres qu'on ne retrouve plus.

Les idées confuses dont le monde est rempli, & qui causent les saux jugements, émanent d'un esprit sensuel & rampant; mais les idées claires naissent d'une ame qui s'approsondit & s'exalte. C'est par cette raison que routes celles qu'on admire chez les grands hommes, paroissent dans l'ordre le plus systématique, & dans la plus belle

liaison. Telle est par exemple la Théodicée de Leibnitz, telle la Recherche de la Vérité de Mallebranche, où l'on decouvre plus de génie que dans les négociations & dans les exploits. On s'étonne, à la lecture de ces ouvrages, de voir jusqu'où l'ame peut arriver. Si nos beaux esprits, qui les appellent un jeu d'imagination, vouloient ou pouvoient les approfondir, ils verroient comme. les passions peuvent se spiritualiser, les sens se taire, le corps s'abaisser, l'ame s'élever, l'esprit s'exalter. Les idées isolées ne produisent rien que des saillies ou des chimeres; mais les idées, lorsqu'elles se lient, enfantent ces principes & ces systèmes que nous appellons les Sciences. Ainsiles Mathématiques sont le fauit des combinations, & la Métaphyfique le réfulme de la méditation.

Tous les esprits sans doute n'ont pas la capacité de percevoir les choses avec

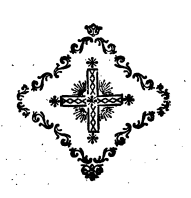
la même pénérration. Dieu, immense dans ses productions, qui n'a pas fait deux grains de sable qui se ressemblent, n'a pas créé deux esprits qui soient parfaitement égaux: mais comme cette différence n'est que du plus au moins, chaque homme peut se dégager de la matiere, & s'élancer selon sa force audelà de ce monde périssable. Le Paysan lui-même, tout grossier qu'il nous paroît, sait soire abstraction des objets qu'il apperçoit, & se figurer un instant où les cieux & la terre passeront; les failans qu'il voit successivement revenir & s'en aller, servens à le convaincre que l'univers doit finir comme il a commencé; & qu'il n'y a riend'éxernel que Dieu dont les années ne sauroient s'atténuer. D'ailleurs, quel est l'homme qui, par le moyen des nombres & des jours qu'il peut multiplier autant qu'il veut, n'ait pas l'idée de l'éternel & de l'infini? Nous avons donc le germe

des plus grandes idées : & fi les hommes s'étudioient à les développer, leurs actions ne feroient que des conféquences tirées de la raison; & la vanité, qui paroît être aujourd'hui la seule élévation, s'anéantiroit pour faire place à la magnanimité. Nous neverrions plus ces orgueilleux qui confondent la grandeur avec la vanité; mais nous mouverions des personnages décents quils'oublieroient pour faire respecter la Divinité. Nous ne verrions plus ces ames basses qui mendient des honneurs pour s'autirer de la confidération; mais nous renconcretions des Héros, qui, grands par eux-mêmes, rouginaient d'une gloire empruntée. Nous ne vernions phis des êtres raisonnables se glorifier d'un aussi vil objet qu'un équipage ou un habit; mais nous apperceyrions des Sages, dont l'ambition consisteroit 4 acquérir des connoissances, & à faire du bien.

Périssent donc à jamais toutes les idées qui ne tendent pas à la véritable grandeur! Le monde ne gémit, que parce qu'on n'apperçoit les objets que du mauvais côté. Les riches en conséquence n'ont que des honneurs à prétendre, & les pauvres que des disgraco & des humiliations. On fuit la vertu comme un objet hideux, ou tout au moins importun, tandis qu'on court au-devant du crédit, & qu'on l'encense. Si les idées sublimes sont le partage de la vraie grandeur, c'est-àdire ces\_idées qui remontent à leur source, & qui n'entrevoyent rien que par rapport à l'éternité; ne craignons pas de le dire, il n'y a gueres d'homme en place, qui, dépouillé de son rang, ne devienne un individu bien médiocre. Les dignités, chez la plupart des Grands, sont une affection léthargique, qui rend leur esprit insensible aux objets les plus intéressants. Ils ne



voyent & n'entendent que d'une maniere toute matérielle, qui ne leur donne que des réponses de mort. Ils devroient s'élever sur les débris de leurs passions, & ce sont les passions qui les élevent.



## CHAPITRE II.

## Des Pensées.

Outes les beautés de l'Univers ne I sont que des ombres en comparaison de la pensée. C'est elle qui, plus rapide que l'éclair, vole d'un pole à l'autre, parcourt l'Univers, anatomise la matiere, décompose les éléments, fixe le Soleil, nous reproduit, nous multiplie, se connoît en un mot, & s'élance jusques dans le sein de la Divinité même. Que n'est-il possible de saisir cette pensée, si féconde dans ses opérations, si exacte dans ses recherches, si active dans ses découvertes, si précise dans ses combinaisons, si vaste dans ses projets, si sublime dans ses méditations! Par-tout elle pénetre, & partout on ne peut la pénétrer.

La faculté de penser nous rend en

quelque sorte des êtres immenses, capables de nous suffire jusqu'à un certain point; & soit en dormant, soit en veillant, nous conservons le sentiment de notre existence qui ne nous abandonne jamais. Chaque homme, fans en excepter un seul, roule, dans une espece de sanctuaire, des projets, des plaifirs, des chagrins. Le corps n'est qu'un rideau, qui semble dérober aux yeux du Public les opérations de l'ame, & qui lui laisse toute la liberté de penser ce qu'elle veut, & comme elle veut, en présence même des Tyrans les plus despotiques.

Mais ces avantages, quoiqu'infiniment précieux, perdent tout leur mérite, si, au lieu d'élever nos pensées, nous avons la stupidité de les confondre avec nos sensations. Il saut que notre esprit, se ressouvement toujours de sa premiere origine, soutienne sa dignité jusques dans les plus presites choses. Cette précaution ets d'autant plus nécessaire, que notre siecle, ridiculement orgueilleux, anéantig, la véritable grandeur de l'homme, pour ne lui présenter que des simulacres de glaire, ou des monstres de vanité.

Combien de pensées produites tous les jours à pure perte! Les uns s'égarent au milieu d'eux-mêmes, de maniere à ne pouvoir se retrouver; les autres pe projettent que des chimeres, qui ne sauroient se réaliser : ceux-ci bornent toute leur existence à cette misérable vie; ceux-là s'endorment dans le fein des plaisirs criminels. On doit le contenter, si, sur mille personnes, on en mouve une seule qui pense avec solidité. Il semble que ces temps heureux, illustrés par la présence des Anciens, reprochentià notre âge sa dépravation & la frivaliré. On ne faurois les parcourir, fans s'apperseyour d'un

contratte qui doit bien nous allarmen.

Si l'on connoissoit tout le prix d'une seule pense, si l'on favoir qu'elle est une image du Verbe éternel, la production d'une substance vraiment incorruptible, & peut-être le rélultat de mille coups d'œil, de mille circonftances & de mille combinations qui nous ont échappé, on ne penseroir qu'avecun vrai plaisir, & l'on régardéroit comme une espece d'enfantement chaque réflexion qu'on fait. Quelle merveille, que cette fécondité avec laquelle l'homme le plus brut engendre à chaque instant des pensées sur tous les objets! Ce phénomene toujours renail sant mérité sans doute de notre part, & une attention spéciale, & un véritable respect: car nous devenons en quelque forte créateurs toutes les fois que nous imaginons; & c'est ici que nous paroisons dans toute notre grandeur. æ

& que, pour ne pas méconnoître une telle gloire, nous devons continuellement élever nos esprits.

S'il nous étoit plus difficile de penfer, & si cette opération ne se réitéroit que par intervalles, nous en serions sans doute bien plus émerveillés. C'est ainsi que nous méconnoissons le bienfait de l'Etre souverain, & que nous fommes ingrats, parce qu'il est trop mágnifique & trop bon; & c'est ainsique l'habitude nous rend insipides les choses les plus précieuses. On admire tous les jours le méchanisme d'une pendule, on s'extasse à la vue de ces refforts qui font mouvoir un automate. on vante avec emphase les ruses d'un animal; & la faculté de penser, chose. unique & infiniment plus admirable: que la structure des cieux, ne reveille pas notre attention. Nous doutons des miracles, ou nous en allons chercher; dans des histoires apocryphes, que

l'Eglise rejette; & le prodige d'une ame qui toujours engendre & jamais ne s'épuise, d'une ame que toutes les révolutions des fiecles ne fauroient altérer, parce qu'elle est essentiellement indivisible, nous semble une opération très-ordinaire. Mais aurions-nous oublié que nous sommes le souffle de Dieu même, que nous agissons & pensons en lui, que nos réflexions, purement spirituelles, surnageant en quelque sorte sur des flors de sang, & ne pouvant jamais s'allier avec le moindre grain de matiere, produisent une agilité qui nous transporte au-delà des astres & des mers, qui nous introduit dans le sanctuaire des sciences, & nous rend capables d'examiner, de connoître & de juger? L'esprit donne, pour ainsi dire, commission à sa penfée de tourner autour du Soleil, de pénétrer jusqu'aux entrailles de la terre; & cette penfée, austi fidelle que subtile, revient selon ses desirs, après avoir parcouru tous les recoins de l'Univers sans autre véhicule que sa propre spiritualité.

Nos pensées, en tant que rayons de l'ame, peuvent se comparer au seu dont l'utilité dépend de l'usage. Si elles font employées à propos & avec discernement, elles éclairent & elles échauffent; au lieu que si on les abandonne à leur volubilité, elles causent les plus terribles embrasements. Il ne s'agit, pour nous en convaincre, que d'ouvrir les Livres qui traitent de la Religion & des mœurs. Ceux-ci calment les passions, illuminent l'entendement, inspirent l'amour du bon ordre; ceuxlà renversent les idées, offusquent la raison, & ne laissent après eux que des regrets & des débris. On ne peut lire qu'en frémissant les pensées de nos. Philosophes modernes : échappées de leur cœur, comme des étincelles d'une

fournaise, quels ravages n'ont-elles point excités.

Il n'y a pas une plus grande marque d'aveuglement, que la fureur de vouloir écrire tout ce qui passe par l'esprit. Notre ame, assujettie en quelque sorte à la circulation du sang, & s'élevant ou s'abaissant à mesure que les objets matériels nous affectent & nous remuent, ne peut manquer d'avoir des illusions, des doutes & des songes. Mais convient-il de divulguer ces miseres qui nous humilient; & n'est-ce pas imiter une personne qui nous raconteroit ses rêves? Cependant voilà notre malheur: on ne distingue pas les pensées d'aventure des pensées de réflexion, & l'on ose présenter au Public des idées qui prouvent la foiblesse du cerveau, & les donner pour des arguments invincibles, ou pour de merveilleuses découvertes. La nouveauté, qui a toujours l'art de plaire & d'en imposer,

pique la curiosité des Lecteurs, & infensiblement ils admirent & ils adoptent des visions qu'ils prement pour des vérités. Ils ne font pas attention que quiconque veut laisser errer son imagination à son gré, peut produire les plus monstrueuses singularités.

Ceci nous prouve la nécessité indispensable d'épurer nos pensées, & de les rendre conformes aux intentions de la Divinité, qui nous ordonne d'estimer notre ame plus que le monde entier. Le Sage agit en Chymiste à l'égard des productions de son esprit : il les analyse, les examine; & après en avoir extrait les choses les plus sublimes qu'il conserve, il rejette ce capus mortuum que certains Auteurs osent nous offrir comme un chef-d'œuvre.

La pensée n'est pas toujours un trais passager, mais une production merveilleuse, qui tantôt devient l'occasion d'un: ouvrage solide, & tantôt d'une vie toute

employée à mériter un bonheur éternel. Quels espaces que ceux qu'elle parcourt! quels obstacles que ceux dont elle triomphe! quelles perfections que celles qu'elle acquiert! Elle ne paroît d'abord qu'une lueur presqu'imperceptible, & elle devient insensiblement un astre qui dissipe les ténebres de l'ignorance & des préjugés, & qui rend, pour ainsi dire, tous les objets transparents. Avec quelle subtilité ne s'insinue-t-elle pas dans les corps les plus compactes pour en faire l'anatomie! avec quelle précision ne débrouille-t-elle pas les affaires les plus compliquées!

C'est donc en nous, & non dans les entrailles de la terre, qu'il faut puiser les véritables trésors. L'argent se détruit, les diamants périront; mais nos pensées, qui ont Dieu pour sin, triomphent de la rigueur des temps, & vont s'unir à ces Intelligences célestes qu'on ne peut trop admirer.

Ceux: qui aiment passionnément la Poésie, s'imaginent que l'ame ne s'exalte vérimblement que lorsqu'elle s'exprime dans des vers pompeux; & ceux qui courent après des phrases cadencées, croyent que sa sublimité dépend d'un style orné: mais le Philosophe oublie les mots qui sont arbitraires, pour examiner l'objet qui fixe l'esprit; & c'est ce qui le décide dans le jugement qu'il porte de l'élévation ou de la bassesse d'une pensée. Ni les négociations que le monde admire, ni les exploits que les Histoires vantent, ne peuvent l'éblouir. Il sait que nos pensées naissent d'un principe immortel; & que, si elles n'y retournent pas, elles font vaines & défectueuses, quelque bruit qu'elles fassent dans l'Univers. Que de Héros, en conséquence, qui malgré l'éclat de leur réputation, ont dégradé leur ame! que de Savants, qui ne l'ont employée qu'à leur perte, & souvent à celle des

B 4

autres! que de Politiques, qui ne l'ont fait servir qu'à des chimeres! que de Souverains, qui ne l'ont pas connue, & qui même ont agi comme s'ils avoient honte de la connoître! Le monde n'est qu'un assemblage de Matérialistes de pratique ou de spéculation; & si quelques hommes spirituels échappent à la multitude, ils passent pour des originaux, & peut-être pour des insensés. Quelle idée en effet a-t-on de ces personnes qui vivent au fond des solitudes, & dont tout le bonheur consiste à s'entretenir avec leurs pensées, & à méditer les années éternelles? On les regarde comme des êtres inutiles. parce qu'ils ne jouent plus, & ne perdent plus leur temps dans des visites de désœuvrement & d'ennui.

Pensons, mais d'une maniere qui fasse honneur à la sublimité de notre être; & nous gémirons bien sincérement à la vue de ces erreurs. Chaque

fiecle nous apporte peu de bonnes réflexions, parce que les années se perdent dans le sein des bagatelles & des plaisirs. Ne secouerons-nous jamais cette misérable poussiere qui voltige autour de nous fous mille formes différentes? La Métaphylique, quoiqu'un champ si fertile en hypotheses, & où l'imagination se promene tant qu'on veut, est le vrai laboratoire des penfées. Les autres sciences les rectifient, mais celle-ci les excite', & les rend dignes de l'être dont elles émanent. Cela se voit dans saint Augustin, qui n'est jamais plus fublime que lorsqu'il raisonne en Métaphysicien. Alors toutes les puissances de son ame se déployent avec magnificence, & l'on croit entendre la Vérité même prononcer des orscles éternels. Si l'on avoit de pareilles. idées, la face de l'Univers changeroit: indubitablement. Au lieu de ces objets périssables qui nous occupent, l'éternité deviendroit le terme immuable de nos affections.

Plusieurs personnes s'imagineront peut-être, & sur-tout après l'exemple du grand Augustin, que l'ame ne peut s'élever sans le secours du génie : mais c'est une erreur; d'autant plus que legénie, presque toujours limitrophe dela folie, s'égare très-facilement s'il n'est bien dirigé. L'histoire nous en offre unemultitude d'exemples dans la chûte de tant d'hommes célebres qu'un excès d'esprit a perdus. On hazarde tout, quand on se croit des ressources pour suffire à tout. Dès que nos pensées. sont raisonnables, & qu'elles tendent à celui qui en est le principe, elles ont l'élévation qu'on doit desirer. Mais nous, qui avons tant de capacité pour discuter des intérêts, former des intrigues, ménager une fortune; nous nous oroyons stupides sitôt qu'il s'agit d'élever nos ames julqu'à Dieu. Nos penfées ne sont plus alors que des distractions, ou plutôt des illusions qui nous rappellent à la terre.

S'il étoit possible d'extraire & de produire à nos yeux tout ce qui se passe dans l'intérieur des hommes, on seroit effrayé de voir leur bassesse, leur corruption, leur frivolité. On trouveroit que leur cœur est ce sanctuaire profané dont parle Ezéchiel, où l'on a misdes objets immondes à la place du vrai Dieu. On trouveroit, au lieu de mant de sages réflexions que la raison auroit droit d'espérer, les plus absurdes chimeres & les projets les plus insensés. Notre esprit n'est sécond que horsqu'il s'agit d'imaginer des modes. ou de favoriser les passions : ainsi l'ame, absorbée par notre maniere d'agir, fait en vain des efforts pour pouvoir s'élever. Ces malheurs, n'en doutons pas, ont enfanté le monstrueux. dogme du Matérialisme. On se per-

Cependant les Peuples dont la conception est tardive ayant plus le temps de réfléchir, & ceux dont la pénétration est vive plus d'aptitude à comprendre, chaque Nation peut envisager les objets immatériels. En vain on voudroit accuser les climats. Nous savons que le physique d'un Pays, malgré l'influence qu'il a réellement fur les esprits, selon les justes observations de l'immortel Montesquieu, n'est pas cause fi nos penses toujours errantes n'ont pas un point d'appui. C'est dans nos visites, nos spectacles & nos jeux, æ malheureux tourbillon qui nous entraîne, que nous devons chercher le principe de notre dissipation. Eh! comment tout le jour abandonnés à des folies que nous chérissons plus que nousmêmes, pourrions-nous méditer avec

plaisir sur des vérités qui les condamnent!

Mais quelle sera la digue que nous opposerons à ce torrent, si nous voulons rendre à notre ame le lustre qu'elle a perdu? Tous les Philosophes nous l'ont enseigné, eux qui par de sages entretiens, des lectures solides, & de fréquentes méditations, conserverent la gloire de vivre en êtres raisonnables. On ne sauroir croire combien les. discours des personnes prudentes &. éclairées influent sur nos jugements & fur notre humeur. Leurs pensées s'identifient avec les nôtres, & nous prenons sans nous en appercevoir les nuances & les tons de leur esprit. Les hommes célebres de tous les temps se. rechercherent & s'électriferent dans une communication mutuelle de réflexions & de sentiments, qui engendrerent des étincelles vives & pures. Que j'aime à me représenter, non ces

Académies où président la jalousie & l'ostentation, mais ces Sociétés tranquilles, qui, sans prétention & sans faste, se défient du merveilleux, cherchent le vrai, gémissent sur les préjugés, & n'estiment de biens & d'honneurs que l'exaltation de l'ame & l'humiliation du corps! C'est un avantage que procurent les Villes, & sur-tout celles qui par le grand nombre des Habitants laissent le choix des conversations. On ne trouve dans les petits endroits que des Sociétés fort bornées, & souvent de petites idées & de petits fentiments.

Ce n'est pas que je veuille louer ces grandes assemblées où l'on ne s'applique qu'à jouer, à admirer la frivolité, à étaler le luxe, à railler la vertu; ces assemblées, où l'on regarde d'un ceil dédaigneux les Sages qui, par bienséance, ont dû s'y trouver. Quel entretier que celui des gens du monde! & quel malheur d'être obligé de toujours l'écouter! tout y est révéré comme la vérité, excepté la vérité même. Les pensées, qui de leur nature cherchent à s'élancer, retombent & se perdent dans l'avilissement. Voilà comme se passe notre vie, si nous n'avons soin de la spiritualiser par des lectures solides.

Rien n'est aussi excellent qu'un bone Livre, qui, fidele tableau d'un cœur. pur & d'un esprir éclairé, inspire l'amour de la vérité. On a beau multiplier les productions littéraires & philosophiques à l'infini, & trouver des Ecrivains presqu'à chaque pas, un Ouvrage solide n'en sera pas moins admirable aux yeux de la saine raison. Les choses utiles ont toujours leur valeur; & les bons Livres font en plus petit nombre que jamais, si on les compare à cette multitude énorme de compositions déteftables qui circulent de toutes parts. Nos pensées ont besoin d'êrre: nourries par la lecture. Plus on converse avec les morts, plus on apprend à vivre. Quel profit l'Ange de l'Ecole ne tira-t-il pas des Ouvrages du grand. Augustin! c'est là qu'il puisa ces idées sublimes qui furent l'aurore de son excellente morale. Les esprits des Auteurs & des Lecteurs se consondent, pour ainsi dire, ensemble, & il en résulte une parsaite harmonie qui met l'ame à l'unisson de la vérité.

Je ne parle point de ces lectures qu'on peut appeller tumultueuses, parce qu'on ne les fait que par intervalles, & au milieu d'une vie toute dissipée; mais j'entends une application assidue, qui nous arrache aux folies du monde, qui nous inspire du goût pour la retraite, & qui nous persuade que nous sommes indigents & malheureux, si nous n'avons le temps ou le courage de demeurer seuls. Voilà dès-lors la plupart des ouvrages à la mode qu'on doit laisser à

l'écart, comme plus capables de dissiper l'esprit que de le recueillir. Toute ame qui se concentre dans la sphere des Romans, ou qui s'égare dans des lectures à l'infini, ne peut plus prendre l'esfor, & les pensées réfléchies s'évanovissent insensiblement. Nous avons besoin d'une lecture qui intéresse, qui convainque, & qui nous éleve. Continuellement tyrannisés par les sens, nous devenons tout corps, si quelque lumiere ne nous reveille. & ne nous fait appercevoir l'excellence de notre raison. Mais cerre lumiere ne brille sûrement pas dans ces livres ténébreux où l'homme est relégué dans la classe des bêtes, ni dans ces dissertations impies où l'on nous ravit la douce espérance d'une heureuse éternité. Cependant on ose se familiariser avec des erreurs aussi pitoyables, & à l'aide de quelques jolies phrases, & de quelques définitions qui semblent toutes neuves, croire d'aussi étranges paradoxes.

L'Art de se connoître, par Abbadie; les Essais de Morale, par Nicole; l'Exif. tence de Dieu, par Fénélon; les Elévations sur les Mysteres, par Bossuet; l'Anri-Lucrece, par Polignac; tels font les Ouvrages immortels qui apprendront à notre ame à s'élever : Ouvrages, qui par leurs principes réduisent en poudre nos Philosophes modernes & leurs objections, & qui couvrent à jamais de confusion tant de liseurs assez imbécilles pour les admirer. S'il est vraiqu'une pensée en amene une autre, & que de conféquence en conféquence on s'éleve à l'Etre des êtres, on ne peut trop étudier les Auteurs qui nous apprennent à penser. Cet art qu'on ignore, parce qu'on ne veut pas le connoître, fait tout le mérire de notre raifon : car quiconque ne pense que par aventure, n'est homme qu'à demi. Il faut savoir méditer, & puiser, dans un:

fi noble exercice, la sublimité d'esprit qui se trouve en chacun de nous.

Quelle digne occupation que celle de réfléchir! elle est le dépouillement de nos affections terrestres, & l'agrandissement de notre être. Je vois tous les Sages méditer par préférence, & s'absorber dans l'abyme de cette Puissance infinie qui nous fait respirer. L'esprit se divinise en quelque sorte lorsqu'il se contemple lui-même; car alors il communique intimément avec Dieu. dont il est la vive expression. Si la Société exige que nous conversions, la dignité de notre ame veut que nous méditions. Heureux tempérament, qui nous rend Philosophes & Citoyens ! Il ne s'agit pas de faire des efforts pour méditer : la pente naturelle de notre intelligence nous entraîne vers la réflexion. Se réserver quelques moments dans la journée pour se rendre compte de ses actions, & s'abandonner simplement à la seule idée de son existence, voilà tout le mystere, & toute l'économie de la méditation. On voit alors son néant & sa grandeur; & l'on appelle la révélation au secours, comme l'unique moyen de concilier deux choses aussi disparates. Nos pensées, presque toujours fruit de la frivolité, se sixent dans la méditation; & nous les sentons alors s'épurer, se multiplier, & s'exhaler comme un parsum qui va rendre hommage à l'Eternel.

L'homme est tellement né pour réfléchir, que, lorsqu'il ne médite pas, il rentre dans la classe des animaux, dont un instinct méchanique détermine les opérations. Lorsqu'on ne se donne pas le temps d'unir deux idées, l'esprit s'évapore en faillies ou en illusions. C'est le malheur de notre siecle, qui, semblable à un tourbillon d'étincelles, dont la lueur se dissipe sur le champ, n'a ni la sorce de produire une lumiere vive & durable, ni celle d'engendrer une chaleur capable de nous exciter à la vertu.

La faculté de penser étant le plus bel appanage de l'homme, & la pensée la premiere fonction de sa vie, on ne doit jamais perdre l'habitude de s'étudier. Cette étude, bien différente des connoissances profanes, n'a pas besoin d'autre maître que de la raison. Ce ne sont ni les projets vastes, ni les systèmes extraordinaires, ni les exploits bruyants, qui forment notre grandeur. Cicéron fut le plus éloquent personnage, Séneque le plus ingénieux; & la vérité ne les regarde que comme des cymbales retentissantes. Il suffit d'observer combien nos pensées charnelles ont peu de durée, & de jetter un coup d'œil sur cette misérable terre, couverte de tombeaux & de débris, pour en être persuadé.

Il faut distinguer les pensées qui s'é-

garent, de celles qui s'élevent. Celles de nos beaux esprits, par exemple, qui s'efforcent de vouloir sonder les profondeurs de la Sagesse éternelle, bien loin d'avoir aucune élévation, ne font que des pensées errantes & ridicules. S'il ne s'agissoit que de penser sans frein & sans justesse, les foux seroient les hommes les plus sublimes. Ainsi ces Ouvrages téméraires où l'on ose secouer le joug de la Foi, ne sont que le fruit d'une extravagance capable d'humilier. On fait que ce n'est que par dérision qu'on appelle les incrédules Esprits forts, & qu'il n'y a rien de plus foible que leur prétendue raison.

Nous pouvons nous abstenir de penfer si le Soleil est immobile, si la Lune est cause du slux & reslux, si les planetes ont des habitants, si les couleurs sont dans les yeux ou dans les objets, si les bêtes sont de pures machines: mais nous devons penser que notre ame vient immédiatement de Dieu. qu'elle doit vivre en lui, retourner à lui, & ne jamais éprouver la moindre altération; nous devons penser que l'Etre suprême est l'ordre, & que cet ordre exige que nous foyons fobres, dociles, laborieux & prudents; nous devons penser que la Religion Chrétienne est toute divine, que son culte est absolument nécessaire, & que sans elle toute grandeur n'est qu'orgueil. Voilà les pensées qui s'exaltent, & non celles qui se repaissent de plaisirs, de richesses & d'honneurs. Il ne s'agit que de les exciter en nous, & la chose est facile, fi, comme nous l'avons dit, nous recherchons l'entretien des Sages, nous aimons les bonnes lectures, & nous employons la méditation; trois pratiques qu'il faut entremêler avec fein & fans confusion. Mais on tient une conduite toute différente. Liton un Ouvrage folide; on ne s'en applique point les réflexions: vit-on dans la retraite; on s'abandonne à la paresse ou à la misanthropie: & c'est ainsi qu'on étousse l'esprir, au lieu de l'exciter.

Quant à la liberté de penser, que nos beaux Esprits préconisent de toutes parts comme la suprême félicité, nous dirons qu'elle n'est qu'un vrai libertinage. Il n'y a point d'homme qui ne doive compte de ses pensées à celui qui fonde les cœurs & les reins; & si elles ne sont pas conformes aux Loix divines, on devient réellement criminel. L'indépendance de notre ame ne fauroit avoir lieu à l'égard de l'Etre suprême, toujours Maître absolu de ses créatures; mais seulement à l'égard de nos femblables, parce qu'ils ne peuvent nous pénétrer. Les opérations de l'ame sont sacrées, appartenantes à Dieu, de sorte que c'est même une révolte d'en douter; autrement nous serions

rions libres de penser tout le mal que notre corruption peut nous suggérer. Les hommes, il est vrai, n'ont inspection que sur nos discours & sur nos actions; mais la Divinité, qui a créé notre entendement, peut le captiver selon sa volonté.



## CHAPLTRE

## Des Sentiments.

N vain les Poetes & les Roman-Ciers osent s'ériger parini nous comme les inspirateurs des beaux sentiments: si la Religion, qui seule nous enseigne le pardon des ennemis & le renoncement à nous-mêmes, n'agit sur nos cœurs, que pourrons-nous attendre des fictions & des maximes du Théâtre? Tout ce qui tient à l'illusion, n'opere que des conversions momenranées; nous en avons des exemples dans ces personnes qui pleurent tendrement aux Spectacles, & qui en fortent avec un œil sec & dédaigneux à la vue d'un pauvre expirant de misere. Il n'y a que l'ame, lorsqu'elle s'éleve, qui devienne réellement héroïque, parce qu'alors elle puise dans

la Divinité même fa véritable grandeur.

Notre cœur, tout semblable au calice de ces fleurs qui s'épanouissent aux premiers rayons du Soleil, se dilate toutes les fois que la générosité, la valeur, ou l'amitié s'en emparent; mais ce cœur, comme l'observe saint Augustin, se trouvant élargi vers le Ciel, & rétreci vers la terre, nous apprend, par sa position, qu'il n'y a qu'en Dieu, notre lumiere & notre vie, où les grands fentiments ayent leur fource. Je me persuade ici volontiers qu'on ne confondra pas les affections dont je parle, avec ces amours crasses que le monde excite, qu'il admire, & qu'il croit sa félicité. L'ame a trop en horreur de pareils sentiments, ou plutôt sensations, & elle est trop avilie dans leur commerce, pour les supposer capables de fixer nos regards. Que des Poëtes lascifs. & des Comédiens profanes réveillent les passions, les arnusent, les irritent, cette œuvre sans doute est digne de leur profession: mais des Philosophes qui n'écrivent que ce que la vérité leur dicte, sont bien éloignés de suivre ces maximes. Ne seroir-ce pas métamorphoser les vices en vertus, & imiter ces malheureux Auteurs qui tendent des pieges à l'innocence & qui triomphent de sa perte?

Il est parmi nos sentiments, ou plutôt dans notre nature même, un amour légitime, qui, rejetton de celui que nous devons à Dieu, & sidelle image de cette attraction générale dont l'Univers résulte, ennoblit l'ame, & l'éleve. Tel est l'amour d'un fils, celui d'un époux, qui n'offrent rien que de grand & de digne de notre immortalité; telle est l'amirié, cette vertu sociable, & qui n'est aurre que le fruit de la sympathie & de la réstexion. Les Païens, qui l'adorent comme une Divinité, nous apprennent qu'il faut dans son commerce de la noblesse & de l'élévation; & les Saints, qui l'adopterent comme une consolation au milieu de leurs sousfrances, nous enseignent qu'elle doit avoir l'éternité pour objet: & c'est ainsi que dans toutes les Religions on estime les sentiments épurés, & l'on veut qu'ils soient magnanimes. Je me réjouis, pour l'honneur des amis, de ce que le Christianisme & la Philosophie jugent l'amirié capable de l'hérorfine. Il est vrai qu'on vir toujours dans son sein des ames sublimes & généreuses se dépouiller de tout intérêt, & ne se réserver que le plaisir d'aimer & d'obliger. Si notre cœur étoit moins tyrannisé par les pasfions, nous ne serions pas exposes à croire les amis une belle chimere; nous en verrions, & nous le deviendrions. Quelle félicité que celle de se retrouver dans une autre personne, & d'y reconnoître les mêmes desirs, les mêmes idées, les mêmes goûts! C'est vivre doublement: mais on ne jouit de cette double vie, que lorsque nos sensations s'épurent, & que notre raison s'éleve. Il faut faire taire l'avarice, l'amour & l'ambition, ces trois Divinités auxquelles presque toute la terre sacrisse, pour entrevoir les douceurs de l'amitié, & pour s'y livrer.

Passons à un autre sentiment, qui ne demande pas moins d'élévation; je veux dire la générosité. Mais où estelle? où la rencontre-t-on? Il y a des siecles qu'on ne l'apperçoit que chez quelques personnes privilégiées, dont le monde n'est pas digne. Cependant notre ame constitue l'humanité, &, à moins d'être barbares, nous n'avons pu oublier cette voix intérieure qui nous persuade continuellement la bienfaisance. Douterions-nous qu'il est bien plus gracieux de donner que de recevoir, que nous ne sommes nés que pour

fecourir nos freres, & que quiconque n'a point d'entrailles de mifáricorde, vaut moins qu'un arbre qui donne des fruits, moins qu'une brebis qui nous habille de sa toison, moins qu'un ver à soye qui nous pare de son travail?

On peut danner tous ses trésors, & n'avoir pas la charité; & l'on peut également se dépouiller de tout ce que l'on possede, sans être généreux. La plupart des Grands ne comprendroient rien à ce langage, & parce qu'ils ignorent que c'est l'à-propos qui fait la générosité, & parce qu'ils confondent la prosusion avec cette vertu. Mille ducats répandus hier, étoient un acte de libéralité; deux mille donnés aujour-d'hui, sont une ostentation; & trois mille accordés demain, seront l'esset de l'humeur.

Si nous allons maintenant à la fource de ces miseres, nous découvrirons que la Providence, pour punir la plupars

C 4

des riches de leur orgueil, leur a refuté des sentiments qu'on trouve ordinairement chez les personnes d'un état obscur, ou les a livrés à des économes infideles, qui, sous prétexte de régler les dépenses, s'enrichissent sourdement, & font crier le Public; nous découvrirons que les largesses saites en secret, n'ayant aucune sorte de publicité, sont regardées comme absolument perdues, & qu'en conséquence il n'y a que ceux qui demandent avec éclat, qui puissent recevoir; nous découvrirons que le vrai mérite demeurant pour l'ordinaire à l'écart, fans appui, fans recommandation, -sans espérance, parce qu'il n'est plus gueres d'ulage de faire des recherches pour trouver les gens de bien, la cabale obtient la plupart des graces; nous découvrirons que les Grands, logés dans les plus superbes Palais, rassassiés des mêts les plus délicieux, servis par l'adulation, endormis par la mollesse, & revêtus de tout l'attirail du luxe & de la vanité, ne fauroient se persuader qu'il y a des milliers d'hommes sans habit & sans pain.

Que l'ame vienne à s'élever tout-àcoup chez ces mêmes Grands; quel changement n'arrivera-t-il pas! Alors ils sentiront que le genre humain ne forme qu'une seule & même famille. que chaque pauvre a, par droit de nature, une hypotheque sur leurs biens, & qu'ils ne sauroient conquérir le Ciel qu'en sacrifiant leurs richesses sans oftentation & sans chagrin; alors ils démêleront le mérite qui languit dans l'obscurité, & ils le récompenseront; alors ils jetteront un coup d'œil sur ces miférables Laboureurs qui portent le poids de la chaleur & du jour, qui nous donnent un pain de joye pendant qu'ils en mangent un de larmes. & qui souvent accablés de misere & d'impôts, invoquent là mort comme

le seul remede à leurs maux; alors ils souffriront quand les Domestiques qui les environnent se trouveront exposés aux injures de l'air & à de trop rudes fatigues; alors ils ne seront pas couler leurs bienfaits goutte à goutte, & d'une maniere qui annonce le regret & l'humeur: mais au lieu de maintenir des hommes inutiles, & de satisfaire tous leurs caprices avec une indécente prodigalité, ils répandront des aumônes abondantes dans ces endroits ténébreux, où la maladie, le désespoir, & la saim exercent toute leur rigueur.

Telle est l'ame, lorsqu'on la sonde; telles sont ses réponses, lorsqu'on la dégage de la matiere & des sens. L'humanité qui nous mérite le nom d'homme, crie sans cesse au milieu de nous, & plaide la cause de tous les infortunés; mais nous bouchons nos oreilles, & nous ne connoissons de besoigs dans l'Univers que nos santaisses, nos

plaisies, & notre ambition. Cependant quelle gloire que celle de faire du bien! Nous devenons en quelque sorte immenses & infinis, lorsque nous multiplions notre être par des actes de générosité i Mais cette vertu que l'éducation épure & perfectionne, est l'ouvrage même de la nature. On ne doit rien espérer de grand de ces personnes dont il faut continuellement exciter la pitié. La véritable générofité devine, prévient, & n'a besoin, ni de paraboles, ni de discours étudiés, pour se déterminer à répandre des largesses. Elle fair plus : elle ne dit jamais, c'est assez; & elle témoigne sa reconnoisfance à ceux qui lui procurent l'occafion d'agir & de se signaler.

Ces sentiments si nobles, & pris dans la nature de notre être, sont bien différents de la réserve avec laquelle les gens en place saventobliger. Chezeux an bienfait de l'an dernier empêche ce-

hui qu'on a droit d'espérer, & leurs aumones partagées en mille petites portions, pour qu'elles ayent plus d'éclat, n'arrachent personne à la misere, & ne font que prolonger les souffrances. D'ailleurs on donne avec tant de hauteur, & de si mauvaise grace, que les biensaiteurs eux-mêmes sont cause qu'il y a tant d'ingrats.

On n'est donc véritablement généreux, que lorsqu'on s'éleve : car alors il se forme une heureuse harmonie entre l'esprit & le cœur; & les sentiments, qui se filtrent pour ainsi dire par le moyen de la raison, expeiment ce qu'il y a de plus magnanime. Je parle des vrais sentiments, & non de ceux qui naissant tout-à-coup par un pur hazard s'en vont comme ils viennent. L'esprit n'ayant point acquiescé, le cœur se resferre avec la même promptitude qu'il s'étoit dilaté. Ce qui nous prouve que, si l'ame ne s'exalte pas, il n'y a sur nos

mœurs & sur nos sentiments qu'un vernis de caprice ou d'ostentation, qui tombe à la premiere circonstance, & qui nous laisse tels que nous étions.

La clémence qu'on peut appeller la sœur de la générosité, vient, pour ainsi dire, se présenter ici d'elle-même, & nous apprendre que toute bonté n'est pas digne d'admiration. Il y a des bontés qui naissent de nonchalance ou de stupidité, & d'autres de tempérament. Les monifs qui perfectionnent les sentiments, ont une source bien différente. Ils dérivent de la vertu même & de la réflexion, & c'est par cette raison qu'une clémence qui souffre le mal, & qui ne travaille point à remédier aux abus, peut s'appeller cruelle. On épargne fouvent un coupable, & l'on sacrisse mille innocents. Ces malheurs trop communs n'arrivent, que parce qu'on n'a pas le courage de s'élever au-dessus. de soi-même. La bonté dégénere en

foiblesse, & ce qui devoit saire nome gloire devient notre consusson.

Le Philosophe conçoit la vraie démence toujours éclairée, toujours agiffante, toujours riante, toujours inclinée à exaucer & à pardonner, à moins que la raison ne s'y oppose. Cette qualité fut toujours le partage des grandes ames; & il n'y a point d'histoire qui ne préconifé les hommes bienfaisants. La Divinité ne fait tomber fon tonnerre que de temps en temps, & la rosée, ainsi que le soleil, viennent chaque jour rafraîchir la terre & l'échauffer. Beli exemple, qui doit nous engager, & fur-tout les Souverains qui sont spécialement l'image du Très-Haut, à user d'indulgence, & à répandre des bienfaits! La bonté n'est jamais gâtée par l'orgueil, ou par l'humeur, chez les: personnes qui ont de l'élévation.

Que dirons-nous maintenant de làs valeur, qu'on croit ordinairement le

plus parfait héroilme? Nous oferons: avancer qu'elle n'est qu'un simulacre, & même qu'une pusillanimité, si on ne la dégage des motifs de vengeance & d'intérêt. La véritable valeur ne souffre ni éclipse, ni tache: elle peut perdre des batailles, être en butte aux contradictions, & s'attirer la haine du Public; mais elle n'agira jamais qu'avechonneur, & qu'en vue de l'Eternité. Tous ceux qui n'envisagent que cette terre, sont des hommes bornés, indignes du nom de Héros. La vraie grandeur ne connoît point de terme; elle s'étend à l'infini. Je suis fâché de ce que cette réflexion vient rabaisser la plupart de nos Conquérants, & démonter l'échafaudage de leur réputation; mais soit que je parle ou que je me taile, soit qu'on attaque ces vérités ou qu'on les adopte, la chose n'en sera pas moins réelle, & il fera toujours certain que les sentiments sublimes doivent avoir le Ciel pour objet. Les Parens eux-mêmes l'ont reconnu, & leurs Livres font pleins de ces maximes. Je ferois bien embarrassé de retrouver la grandeur des Alexandres & des Césars, tandis que je suis assuré que celle de la Légion Thébaine qui se laissa égorger pour la foi, revit dans le Ciel, & y est triomphante.

Ce n'est ni le facrissice des biens, ni le dépouillement de la vie, qui sorment la valeur; mais le motif & la circonstance. Ainsi tous les duels ne sont que frénésie, & la plupart des exploits qu'ostentation: mais quelle sublimité d'ame, que celle qui sans respect humain, sans vue d'intérêt, & sans animosité, affronte les périls, demeure immobile au milieu du ser & du seu, étousse toute plainte, suspend toute douleur, sauve la Patrie, & rend hommage au Dieu des Armées! La vraie valeur ne ravage qu'à regret, n'estime

que le devoir, ne recherche aucun témoin, &, toute intrépide qu'elle est, pleure ceux qu'elle détruit. Turenne l'eur en partage, lui, qui plus jaloux de la gloire de Dieu que de la sienne, & qui plus à l'Etat qu'à lui-même, se sir aimer des Soldats, redouter des Ennemis, & respecter dans l'Univers.

Heureuses les Armées conduites par des ames qui s'exaltent! Il ne faut qu'un sublime penseur, pour ranimer la discipline, inspirer le courage, fixer la victoire, & rendre la guerre une école de science & de vertu. Les Commentaires de César excitent avec justice notre admiration; mais ils ne sont que le piédestal du Héros: c'est la Religion. comme l'honneur de la raison & de Thumanité, qui finit l'ouvrage, & qui 'le place dans le Sanctuaire de l'immortalité. Si la valeur n'avoit pas besoin d'envisager une autre vie, & qu'elle sûr assez grande par elle-même pour

oublier un pareil objet, les lions & les léopards, qui n'ont ni idée ni espérance de l'éternité, mais qui se déchirent à belles dents & combattent avec adresse & sureur, seroient les premiers conquérants. Voilà comme nous nous identissions avec les bêtes mêmes, toutes les fois que nous n'élevons pas nos esprits, & que nous les laissons se resferrer dans des bornes aussi étroites que cette terre.

En vain l'amour-propre toujours séduisant vient nous vanter les triomphes d'une valeur qui n'agit que pour obtenir un nom & des faveurs; la vérité proscrit ceux que l'orgueil anime. & elle arrache le titre de grand & d'immortel à tous ces Héros prosanes qui ne surent que des tyrans & des monstres de vanité. Elle nous apprend qu'une ambition concentrée dans la séphere d'une Province ou d'un Royaume, n'est qu'un atome aux yeux de la

faine raison. D'ailleurs, toute action. fouillée par l'orgueil, fût-ce l'honneur d'avoir subjugué l'Univers, annonce une ame esclave des passions. L'homme, quand il pense, (& il est né pour penser,) se sent un être fini, & par conféquent coupable s'il ose se complaire en lui-même. Nous n'avons qu'un centre dans le Physique, ainsi que dans le Moral; celui qui a tout fait, & par qui tout subsiste. On se creuse un abyme, pour peu qu'on s'en éloigne. Il est un œil éternel qui nous voit, qui nous dirige, qui nous sert de lumiere; mais qui s'enflamme & qui s'irrite, lorsque l'ambition nous domine. L'amour-propre a mille ramifications qu'il nous est impossible de démêler; mais tel qu'il foit, il nous avilit, à moins qu'il ne se change dans une certaine dignité qui convient à notre ame. C'est alors qu'on s'éleve au-defsus des idées terrestres, & qu'on ne trouve plus rien de grand que cette immensité où l'Univers n'est qu'un point. C'est alors qu'on descend jusqu'aux plus malheureux, qu'on n'affecte pas ces politesses impérieuses si capables d'humilier, qu'on tempere l'éclat du rang par la clémence & l'affabilité, & qu'on ne s'estime ensin qu'à titre de créature raisonnable, formée pour jouir éternellement de Dieu.

Mais pourquoi ces sentiments si magnanimes, & que tout homme est forcé d'admirer, sont-ils si rares dans le sein d'une Religion, qui toute divine, & toute merveilleuse, n'inspire que l'élévation & la vertu? Pourquoi voyonsnous la bassesse la plus méprisable s'honorer du nom de grandeur, & dédaigner avec insolence le Laboureur qui nous nourrit, le Domestique qui nous sert, le Sujet qui nous obéit, le Philosophe qui nous éclaire? Pourquoi n'eston plus considéré qu'autant qu'on est

riche, ou qu'on favorise les passions des gens en place? Ah! j'en vois la cause. Les sens ont éclipsé notre ame; ils ont mis entre elle & Dieu un voile épais que la seule Philosophie ne sauroit arracher. Les idées devroient engendrer les réflexions, & ensuite les fentiments; telle est la marche de l'esprit & du cœur. Mais on aime, ou l'on hait, avant d'avoir pensé. Il n'y a plus dans l'homme qu'un cahos formé par les illusions du monde, & qu'il ne sauroit lui-même débrouiller. Il semble qu'à l'exemple des arbres, nous n'avons qu'une seve qui nous fait végéter: nos actions paroissent austi méchaniques que la progression de ces feuilles qui naissent au Printemps.



## CHAPITRE IV.

## Des Desirs.

Uelle multiplicité de desirs dans notre propre cœur, & quelle impossibilité de les satisfaire! ils semblent fuivre le cours de notre sang, dont le flux & reflux ne s'interrompt qu'à la mort; ou plutôt ils sont comme ces roues qui tournent & retournent continuellement, sans jamais trouver un point d'appui. En vain la terre nous déploye ses richesses, le temps ses saifons, la nature ses plaisirs, le monde ses honneurs, la Philosophie ses préceptes; toujours impatients, & toujours inquiets, nous ne goûtons un bien que pour arriver à un autre, & nous ne supportons le présent que dans l'espérance de voir l'avenir. Il n'y a point de situation, quelque riante

qu'on la suppose, qui n'entraîne bientôt avec elle une certaine satiété, ou plutôt un ennui dont on cherche inutilement à se distraire. Tout nous paroît magnisique dans le lointain, & tout nous devient insipide lorsque nous en jouissons. C'est que notre cœur, comme le dit admirablement saint Augustin, ne peut se reposer qu'en Dieu. Notre ame prouve son immortalité par l'abondance de ses desirs qui ne sont jamais satissaits.

Ce seroit donc une entreprise insensée de vouloir nous empêcher de desirer; mais c'est un devoir raisonnable de ne sormer que des souhaits justes, & dignes du souverain bonheur. It saut nous accoutumer à ne regarder les objets que comme des choses qui méritent un simple coup d'œil. Le monde est un magnisque parterre, mais que nous ne voyons jamais qu'à l'heure de midi, c'est-à-dire dans toute sa beauté;

1

& il faudroit attendre le soir pour en bien juger: alors toutes les fleurs, prefque desséchées, nous apprendroient qu'il n'y a que Dieu seul d'immuable, d'indéfectible, &, par cette raison, diene de fixer notre cœur. Il faut avouer que tous les hommes sergient bien humiliés, fi tous leurs desirs étoient produits au grand jour. Que de miseres, que d'impostures, que de frivolités qu'on fouhaite avec ardeur! La cupidité se travestit au-dedans de nous-mêmes, & vient à bout de nous persuader que nous ne desirons que des choses excellentes, dans le temps même que nous convoitons le mensonge & la vanité. Ainsi le Conquérant qui ne cherche qu'à s'agrandir aux dépens de la justice, croit avoir tout le bon droit; ainsi le Courtisan qui travaille à supplanter ses amis apparents, & le Ministre du Seigneur qui postule des bénéfices avec avidité, donnent l'un & l'autre une

une interprétation favorable à leurs émarches & à leurs vues ambitieuses; as il le fils dénaturé qui voudroit la leur de son pere, s'imagine penser salement; ainsi le Poëte qui n'a pas d'autre vie que de corrompre les mœurs de leindre la soi, s'imagine éclairer son cle & illustrer l'humanité: ainsi noute pus qui soupirons après la fortune, et qui l'invoquons, nous osons nous missier.

passion arend toujours le change, si l'ame n'éleve sur les débris de la cupidité. Ars, envisageant son origine & sa de née; elle dissipe les sausses lueurs anous éblouissent, & nous ne voy en plus que d'affreuses ténebres que sont horreur. Mais que ce prodig est rare! Nos desirs, assez violents dur entraîner l'ame avec eux, la prime enent continuellement dans cet Unité au milieu des préjugés, des

D

Digitized by Google

foandales, & des erreurs. Elle a beau gémir, les gémillements n'excitent que de la dérision. & le désordre devient profque général. Il fant avoier que ce combet de l'ésprit & du camir, est quelque chose de bien terrible & de bien humilians. A peine formes-nous nés, qu'on en découvre des marques dans nos gestes & dans nos your. Toutes res grimaces d'un enfant, que nous croyons l'effet du hazard cous ces airs minims, que nous regardons comme un monvement machinal, dénotent la querre intestine qui nous commente sans interruption. Le cœur vent raiformer, & l'esprit aimer; les sensations weulent voir, oc les perceptions sentir; de sorte que les desirs, au milieu d'une pareille confusion, ne penveni erreque déraifonnables, & conféquentment criinterpolition in minels.

Le Sage, dont l'ume s'éleve, cemet l'ordre en lui-même autant que le comportent nos passions & notre fragilité. Il ne veut pas que sa raison soit un thermometre, qui monte ou baisse selon le temps, mais un point fixe qui lui serve de regle invariable. Il n'y a pas d'autre moyen d'arrêter ces desirs vagabonds, qui tantôt ardents pour le vice, & tantôt pour la vertu, nous rendent le jouet du hazard & des modes. On peut diviser les hommes en trois classes, par rapport à leur maniere de desirer. Les uns soupirent après des chimeres, les autres après des choses criminelles, les derniers enfin, mais dont le nombre se réduit presqu'à rien, fouhaitent le regne des vertus, le triomphe de la raison, l'illustration du mérite, & l'extinction de l'impiété. On trouvera peut-être ces souhaits trop religieux, & cependant nous n'avons pas encore parlé de ceux du Chrétien. Ce ne sont ici que les vœux du Paganisme: notre Religion, beaucoup plus  $\mathbf{D} \mathbf{z}$ 

Éclairée, va bien plus loin dans ses defirs. Elle demande chaque jour, par notre propre bouche, que le regne de Dieu arrive au plutôt, c'est-à-dire la cessation de cette vie, & le commencement de l'autre: mais nous proserons ces paroles sans y penser, & peut-être croyons-nous ensuite qu'il n'appartient qu'aux dévots de desirer l'éternité. Àinsi notre vie n'est qu'un assemblage de contradictions, & notre langue, qui devroit être l'interprete du cœur, le dément en toute occasion.

On ne sauroit trop s'étonner de ce que l'homme, toujours actif à se porter vers les extrémités, n'embrasse que celles qui le rapprochent de la terre. Les desirs sublimes l'incommodent, quoiqu'il soit né pour eux; & sa volonté ne lui paroît libre & précieuse, que lorsqu'elle l'incline au mal. L'Evangile a beau nous dire que quiconque desire commettre un péché, l'a déja

commis dans son cœur; nous multiplions les fautes à cet égard, de maniere qu'il y a très-peu de personnes qui, par leurs mauvais desirs, ne se trouvent continuellement sous l'anathême. Le libertin forme des vœux du matin au soir, pour se livrer à l'ardeur de ses passions; l'ambitieux n'imagine que des projets, pour s'élever de plus en plus. Le cœur en conséquence voltige d'objets en objets, & se prostitue dans l'amour des choses futiles & momentanées. On ne voit plus l'homme immortel, mais seulement une ombre de lui-même, qui erre dans les Palais des Grands, & qui court après d'autres ombres qu'on ne peut saisir. Les dignités n'ont pas plus de réalité que les brouillards du matin, que le grand jour dissipe. Nous traînons avec nous une immensité de desirs, mais qui n'ont rien d'immense.

Il y a cependant une maniere de de-D 3

firer les choses temporelles, qui n'empêche pas l'élévation de l'ame. Souhaiter par exemple la confervation de l'héritage de ses peres, ou la revendication, si par hazard des ennemis l'ont envahi; souhaiter la prospérité de sa famille, & des biens relatifs à la qualité; souhaiter une situation qui tire dé la misere, lorsqu'on languit dans l'indigence, ou la santé, lorsqu'on souffre, font des souhaits naturels que la Réligion permet, pourvu qu'on le fasse avec rélignation & tempérance. Salomon demandoit à Dieu de le délivrer des grandes richesses, & de la pauvreté: & sa demande étoit juste.

Toutes les créatures ne doivent être que des moyens d'arriver au Créateur. Malheur, dit l'Ecriture, à celui qui s'appuye sur un bras de chair. Tantôt l'inconstance de nos Protecteurs, ou tantôt leur prévention, renverse nos espérances, & ne nous laisse que le

chagrin d'avoir si mal appuyé nes desirs. Il ne faut que le plus petit incident, qu'un mot diété par l'envie & fouffié à l'oreille des Princes, pour empêcher la fortune d'un homme plein de mérite & de talents. Il ne faut qu'une goutte de sang extravalée, qu'un grain de matiere déplacé, pour réduire aussitôt en poudre la perfonné la plus puis stately & fur laquelle on comproin des vantage. Tout defly gui tend à Dieu est raisonnable & sublime, parce que Dien éternellement immuble. & immusblement éternel. Le trouve toujours, & donne des biens infinis.

qu'on vient à bout de corriger les defirs, & de leur imprimer une certaine défiance, ou plutôt discrétion, qui les tient dans l'ordre. Quel trouble ne mettent ils pasien nous mêmes d'inous lachons, la bride à leur gré! Nous ne roulons plus que d'inconséquences en

inconséquences: nous desirons de passser rapidement d'une saison à l'autre, & nous craignons de vieillir; nous fouhaitons les journées plus courtes, & nous ne trouvons pas la vie assez longue; nous voudrions entasser heures fur heures, nouvelles fur nouvelles, & être toujours au lendemain du jour que nous coulons. Ainsi nos volontés, & même nos velléités, n'ont rien de solide. Elles vont se perdre dans un labyrinthe de projets superflus. Defirons le calme de nos passions, l'humiliation de nos sens, l'élévation de notre esprit; & nous desirerons grandement. Que le monde erre au gréde sa frivolité, forme des souhairs austi inutiles qu'extravagants, se fasse un fpectacle profane de toutes les guerres & de toutes les révolutions, & ne mette son espérance qu'en lui-même; ces miseres ont été de tout temps, & nous ne pensons pas à les réformer.

Mais le Philosophe Chrétien, sublime aux yeux de la vérité, quoique méprisable en apparence, continuera à ne croire de desirs raisonnables & solides, que ceux qui, passant rapidement à travers les objets terrestres, vont se reposer en Dieu.



## CHAPITRE V.

## Des Passions.

Uelque force & quelqu'influence qu'ayent les passions sur les foibles mortels, nous fommes bien éloignés de les croire capables de ce pouvoir abfolu que certains Auteurs téméraires ofent leur attribuer. On voudroit aujourd'hui nous persuader que l'amour-propre & l'intérêt sont le seul mobile de nos opérations, afin de nous disposer insensiblement à regarder la vertu comme une chimere, ou comme une chose entiérement inutile. Tel paroît être le but de ces Ouvrages que l'ignorance ou la cabale ont enfantés; mais quelque peine qu'on se donne pour accréditer des paradoxes, & les colorer, il n'en fera pas moins incontestable qu'il y a des ames magnanimes qui triomphent des passions. Eh! quel seroit notre état, si nous ne pouvions nous soustraire au joug de la chair & du sang, & si, toujours obligés de ramper dans la sange, nous ne produisions que des idées toutes terrestres? Nous avons des devoirs à remplir, & que les Sages remplissent réellement sans aucune vue d'intérêt. Ceux qui ne sauroient le croire ont une amebasse, qu'ils supposent commune à tous les hommes.

Les passions ont sait la matiere d'une multitude de Livres, & le sujet des disputes interminables, tant parmi les Anciens, que parmi les Modernes. Chacun s'est étudié à les définir, au lieu de travailler à les modifier. On a ignoré que les passions étoient nécessaires, ou l'on a agi comme si elles étoient incorrigibles. Les uns en conséquence ont essayé de les déraciner, & les autres n'ont pas su qu'il y avoit moyen de les

tempérer: mais l'ame qui s'exalte tient le milieu, & parce qu'elle sent le besoin qu'elle a des passions, & parce qu'elle connoît la possibilité de les réduire. Il ne s'agar que d'ôter le plus ou le moins. Car si, par exemple, la peur qui nous rend pusillanimes vient à diminuer, elle se change en prudence; & si l'ambition que la Sagesse condamne baisse de quelques degrés, elle devient émulation: les passions sont aussi utiles lorsqu'on les modisie, qu'elles sont pernicieuses quand on les laisse dans leur fermentation.

L'homme ne peut vivre sans passions, ou il seroit automate. Elles excitent nos appetits, elles reveillent l'amour de nous-mêmes, elles piquent notre curiosité, elles développent nos talents, elles nous provoquent au travail, elles nous inspirent du courage. Mais ce n'est ici que le côté lumineux: il y a des ténebres qui se trouvent à leur

fuite, & qui causent une nuit prosonde au-dedans de nous-mêmes, si la raison me vient nous éclairer. Ainsi nous sommes un contraste de faux & de vrai, de bas & de grand, de frivole & de solide: si d'une part nous semblons atteindre au ciel, nous paroissons de l'autre toucher aux entrailles de la terre. Il nous falloit un pareil équilibre, pour nous empêcher de nous croire des animaux, ou des Dieux; notre imagination, qui souvent s'égare, eût bientôt donné dans cet excès.

Si les passions n'étoient provoquées que par les mouvements de la volonté, elles seroient moins turbulentes; mais la circulation du sang étant un véhicule qui les pousse & les irrite, elles sermentent selon que notre pouls est agité: & c'est par cette raison qu'on doit distinguer les désauts qui naissent du tempérament, & pardonner à la jeunesse des écarts qu'on n'excuseroit pas

10

tac

38

g,k

1 74

doyé

làg

He

82

k m

bien

19 50

tior

dev.

ЩÞ

ПÜ

**k**d

Our

M

dans un âge avancé. Il y a telle colere qui ne vient que ides humeurs, ou d'une mauvaise digestion; comme il y a telle valeur qui ne tire son mérite que des esprits animaux. Il est donc nécessaire que l'ame exerce son empire fur le cœur & fur le corps, & qu'elle tâche de les tenir dans la subordination. L'habitude de penser sérieusement nous est absolument nécessaire; nous fuccombons dans mille circonstances. fi nous n'avons pas cette ressource. L'homme dissipé se voit au milieu de lui-même, comme un Pilote ignorant au milieu des flots. Il ne sait quel moyen employer, & il périt, triste victime de la tempête & de son inhabileté.

La véritable grandeur consiste à ne se servir des passions qu'autant qu'elles peuvent contribuer à l'harmonie de l'esprit & du cœur, & à ne les lâcher, ou à les retenir, que lorsqu'elles doivent être utiles à notre ame ou à la So-

ciété. On peut les rendre capables des exploits les plus sublimes, & des travaux les plus assidus. L'amour-propre & la curiofité furent le germe des Sciences & des Arts. Tout dans l'ordre moral, ainsi que dans le physique, trouve sa place, & peut être sagement employé. Le fumier engraisse nos terres. la ciguë devient remede; & l'orgueil, & l'envie même, quoique passions bas ses & déshonorantes, se rectifient par le moyen de la raison, & servent au bien public. Mais au lieu d'apporter ce tempérament nécessaire à la correction de nos desirs, nous les laissons devenir tout ce qu'ils veulent : alors impétueux, ils se déchaînent avec sureur, & ne causent que de la confusion & du ravage.

S'il n'étoit pas trop humiliant de parcourir les annales de nos erreurs, nous verrions comme de fiecle en fiecle les passions dégraderent l'humanité; nous

yerrions les Alexandre passer comme une flamme rapide, & dévaster les Peuples & les Cités; nous verrions les Néron, altérés du sang de leurs freres, se faire un triomphe & un plaisir des plus horribles carnages; nous verrions les Julien abjurer la Religion, se livrer à des superstitions barbares, & arborer l'impiété comme le signal de la gloire; nous verrions les Diogene défigurer par la corruption de leurs mœurs les belles maximes de leur morale, & les Socrate démentir par un facrifice idolâtre leurs beaux sentiments sur l'unité d'un Dieu; nous verrions les Cicéron pleins d'un orgueil impardonnable rapporter tout à eux-mêmes, & se croire le centre de la lumiere & de la raison; nous verrions l'Univers en proye aux scandales, aux disputes, aux erreurs, donner un spectacle d'humiliation & d'effroi : de sorte que si l'ame ne s'étoit exaltée de temps en temps chez des

personnages qu'on ne sauroit assez admirer, nous ne trouverions plus qu'un cahos formé par les passions, & nous ne marcherions que sur des ruines.

Plût, à Dieu que cette peinture ne fût que le tableau des fiecles reculés! mais des maux qu'il est inutile de détailler, parce qu'on les sent, nous persuadent qu'il y a encore des hommes qui agiffent avec le même orgueil, la même irréligion, la même inhumanité, quoique sous un extérieur moins sarouche & moins révoltant. Tant que l'ame ne fera point écoutée, & tant qu'on aura la stupidité de la croire une chimere, & la témérité de la déclarer telle, les pasfions mugiront & n'auront plus aucun frein. On s'imagine qu'à force de vouloir étouffer les remords, & accoutumer les Peuples aux plus horribles excès, on viendra enfin à bout de mettre les vices au niveau des vertus : mais la vérité, contre laquelle on ne prescrit

jamais, suscite des vengeurs de ses droits, & couvre de honte les proneurs du mensonge & de l'impieté. Le fanatisme qu'on a pour certains personnages, parce qu'ils ent quesques qualités brillantes, n'est qu'un désire de quesques jours. Le merveilleux cede ensin à la raison, & s'on n'apperçoit plus que des actions contraires à la vraie probité.

Les passions cabalent ordinairement contre le bon sens, & ce sont elles qui somment la division dans les samilles, les sactions dans les Armées, les intrigues dans les Cours, les tradisons dans les Sociétés. On les voit d'abord timides, & presque modestés, contrésaire en quelque sorte les vertus, & n'agir qu'avec rétenue, jusqu'à ce qu'une circonstance savorable donne carrière à leur emportement. Ainsi un jeune homme bouillant qui vit en tutelle, attend sa majorité pour se livrer à la dis-

sipation & au libertinage. Combien de Courtifans, dévorés par une jaloufie qu'on croit zele, décrient tous les jours les personnes les plus respectables! Combien d'ambitieux, sous prétexte du bien public, immolent à leurs haines les talents & la candeur! Les pafsions se servent de toutes sortes d'artifices pour arriver à leurs fins : tantôt elles employent une plume séduisante, & tantôt une langue emmiellée; la plupart des livres & des discours ne sont que leur ouvrage. C'est ici que l'élevation de l'ame, plus nécessaire que jamais, nous met en état de deviner les motifs qui font agir, & découvrir le serpent caché sous les fleurs. Le vrai Philosophe ne se serr des passions qu'en homme qui s'en défie, qui connoît leurs ruses, & qui n'est point dupe de leur hypocrisie. Il sait que, par une suite de la corruption générale, les pensées & les sentiments se travestiffent si souvent au fond de nous-mêmes, qu'on est toujours prêt à consondre l'orgueil avec la dignité, la crainte avec la prudence, l'ostentation avec la générosité, l'humeur avec la piété. Il sait que toute personne donne des impressions, & en reçoit; & que de cette mutuelle communication, il en résulte des passions qui entretiennent ou troublent la Société.

Il y a dans cette vie une telle compensation de bien & de maux, que la même Providence, qui a permis que ceux qui ont le plus de richesse sufsent le plus de besoins, a aussi voulu que notre ame ressentit des humiliations à proportion de sa sublimité. Les passions nous rapprochent souvent des animaux, & les idées nous égalent aux Anges. D'ailleurs, nés pour mériter, nous devons avoir des combats à soutenir, & des victoires à remporter. Tout homme éprouve en lui-même une agitation semblable à celle des armées. Les préjugés, les fens, les paffions, les desirs forment une attaque contre la raison, qui appelle à son secours les pensées les plus fortes & les plus fublimes. Si elle gagne, nous fentons le prix de notre immortalité; si elle perd, nous tombons dans une efpece de néant. Ce ne sont ici ni des métaphores, ni des jeux d'imagination. Nous éprouvons à chaque instant ces guerres intestines, & le temps même du sommeil ne fait souvent que les augmenter; car alors des fantômes, trifte réminiscence de nos passions, nous agitent, nous allarment, & nous mettent en désordre.

Je ne désigne aucune passion en particulier, parce qu'elles sont toutes susceptibles du bien ou du mal. Les Sages les déterminent vers l'ordre primitif qui tient tout à sa place, & les libertins les inclinent vers la source de leur

corruption. Nous voyons ces deux exemples dans saint Augustin, qui, après avoir suivi le torrent du monde & de les plaisirs, se rapproche de la yérité, & retrouve son ame qu'il avoit perdue. Cette découverte est beaucoup plus rare qu'on ne s'imagine; car nous vivons ordinairement bien plus éloignés de nous-mêmes que des aftres. Il n'y a que le Philosophe Chrétien qui se sente réellement exister, & chez qui le sens intime triomphe de la violence · des passions. Elles ont beau frémir; il les tient captives, & ne leur permet aucun exercice que de l'aveu de la raison.



## CHAPITRE VI

Des Sens.

T Nucrrogez les Laboureurs & Arti-Lians for leur maniere de vivre, & chacun vous dira, je dors, je mange, je travaille; interrogez les Grands, & chacun vous répondra, je me suis trasner pandes chevaut, je rends des visites, j'alliste aux speciacles, & je joue; interrogez les personnes du sexe, & vous apprendrez que les unes toutes concentrées dans des occupations temporelles n'ont pes le temps de réfléchir, & que les autres ne connoissent d'existence que celle d'avoir un miroir fous leurs yeux, des cartes en main, & des mots à l'infini sur le bout de la lanque. Quelles réponses, & quels coups d'œil! la raison en frémit; & voilà comme la vie animale, a pris la place

de cette vie toute spirituelle pour laquelle nous avons été créés. Il ne résulte de toutes nos actions que des mouvements, des gestes, des tons; & la réslexion nous est entièrement étrangere. Nous ignorons (car nous aimons l'ignorance) que les besoins du corps & les bienséances de la Société ne doivent rien prendre sur les opérations de l'ame, & que c'est une véritàble profanation de nous-même que d'abandonner tout notre être aux plaisurs de l'ame de l'

Les sens qui entourent notre raison, & qui devroient lui servir de sentinelles, usurpent tout pouvoir, & sis sont révérer comme nos Maîtres. Il semble qu'on n'existe que pour eux, qu'on ne travaille que pour eux, & que leurs décisions sont des oracles infaillibles. Quel ravage les yeux ne sont ils pas chez le libertin, les orelles chez le curient Nous n'eprouvons à tout instant que des

des sensations agréables ou douloureuses, qui absorbent l'ame, & qui nous persuadent que le corps mérite toute notre attention. Je ne suis plus étonné si, dans le sein du luxe qui nous énerve, il s'est élevé une multitude d'hommes voluptueux qui ont osé faire honneur à la matiere de nos sentiments & de nos pensées: on ne connoît & l'on n'aime d'êtres, que ceux qui sont savoureux, sonores, ou colorés,

On diroit que le fiecle dernier, plus fublime & plus lumineux, nous fair maintenant payer l'intérêt des génies qu'il produisoit en abondance. Il ne, nous reste qu'une vapeur de ces Philofophes dont les Ecrits sont inimitables. On remarque en eux ces grandes idées, ces éclairs, ces traits magnanimes qui annoncent l'homme; & on ne trouve en nous que des saillies, des gentillesses, & de beaux mots. Quelle différence! mais quelle chûte! Il faut que l'édu,

cation soit vicieuse, & que les Maîtres, plus attentifs à polir la surface qu'à réformer l'intérieur, ayent oublié l'ame, pour relever les sens. Je sais que l'esprit n'est point sactice, qu'il ne vient ni par le secours des lectures, ni à l'aide des converfations; mais il reste brut, & demeure dans l'obscurité, si l'on ignore Yart de le brillanter. On ne parle aux enfants que de choses relatives à la vue, au goût, à l'odorat; on les accousume à regarder la privation d'une promenade, ou d'un fruit, comme un trèsgrand malheur; on leur vante les décorations, les spectacles, les bals; on les récompense avec des images; on les punit avec des verges; on leur donne une grande idée d'un bel ameublement, ou d'un bel habit; on laisse en un mot errer leurs yeux & leurs mains for tous les objets, & on ne manque jamais de raconter des fables ou des histoires. qui remuent beaucoup les fens. L'ame qui n'est ni visible, ni harmonieuse, ni odoriférante, demeure conséquemment à l'écart; & l'éducation, toute sensuelle, ne paroît qu'un exercice imaginé pour l'avilir & l'étousser.

Telle devroit être la méthode d'élever les enfants, si l'on veut les spiritualifer. Après avoir commencé par leur faire fentir la différence de l'esprit & du corps, & leur avoir bien inculqué qu'il n'y a rien d'auffi grand que notre ame, que c'est elle qui voit, qui entend, & qui fait tout, on exciteroit en eux le plaifir de penfer. On leur diroit, à chaque objet qu'ils verroient & qu'ils toucheroient, que tout cela doit périr, & que la seule éternité doit fixer une créature raisonnable; on leur parleroit de sette vie, comme d'une scene de Théâtre qui va finir; on les accourumeroit à ne regarder les besoins de dormir & de manger, que comme des miseres capables d'humilier; on leur demanderoit de temps en temps leurs petites réflexions, & on flatteroit leur amourpropre, en leur faisant concevoir que e'est un bien tout à eux, mais qu'il faut cultiver par le moyen de la lecture & de la conversation; on leur expliqueroit le mal que peuvent nous faire les passions & les sens, & on leur représenteroit les personnes qui se livrent à la mollesse, comme des monstres qui troublent l'harmonie de l'Univers; on leur répéteroit souvent qu'il n'y a d'homme heureux, que celui qui peut rester seul de temps en temps & s'occuper; on leur défendroit de lire, lorfqu'on voudroit les punir, ou bien on leur interdiroit la conversation des Savants, & l'on attacheroit une grosse honte à cette privation. Les jeunes gens, par ce moyen, deviendroient insensiblement raisonnables; ils se défieroient de tout ce qui flatte leurs oreilles & leurs yeux, & ils auroient toujours la ressource de leur ame, qu'ils connoîtroient & qu'ils interrogeroient.

Rien ne seroit plus admirable que la fonction des sens, s'ils ne s'écartoient pas de leur devoir. Ils furent institués pour servir l'ame, pour la répandre dans le commerce de la Société, & pour l'avertir, par des impressions subites, de la qualité des aliments, de la variété des couleurs, & de la différence des tons. Mais quel désordre, lorsque les sens, se substituant insensiblement à la place de la raison, viennent à bout de nous persuader qu'il ne se fait rien en nous & hors de nous qui ne soit leur unique opération! Cette erreur qui nous est chere, erreur que Locke révéra comme un dogme, & qu'on ne travaille point à détruire, s'accroît de jour en jour; & nous voilà dès-lors des efpeces d'automates pour le reste de notre vie. Tout nous éblouit, & tout nous en impose, lorsque les sens nous caressent & nous dominent. Une nouyelle mode sait époque, une suile brochure semble un chef-d'œuvre, un équipage s'appelle divin, un ballet paroît miraculeux, une partie de chasse se divulgue comme un exploit; & il n'y a que l'Eternité, ce grand objet qui absorbe tous les autres, qu'on ne considere point, ou qu'on croit une chimere.

On ne sauroit s'imaginer combien les sens ont acquis d'autorité dans ce malheureux siecle. On sacrifie tout ce qu'on a de plus cher pour goûter les charmes du luxe, qui perce au milieu de nos Palais & de nos Jardins avec une profusion dont la raison gémit. Les habits se parfument, les visages se colorent, les esprits s'énervent. Jamais on n'eut des concerts plus voluptueux, des spectacles plus sensuels, des repas plus délicats, des fêtes plus élégantes, des conversations plus sémillantes, des

lectures plus frivoles. On ne peut faire un pas fans respirer ces plaisirs efférminés que les Petits-Maîtres semblent traîner en triomphe, & que les vrais Héros rougissent de connoître. Chaque jour nous enseigne des rassinements & des sensualités, que toute la volupté des Grecs n'auroit jamais pu imaginer: nous surnageons sur des slots d'eau-rose, & notre vie toute entière se passe à sentir & à savourer.

Si l'ame vient à s'élancer, les sens changent bientôt de système: soumis, humiliés, & n'agissant qu'avec discrétion, ils ne s'avancent ou ne se retirent qu'après un ordre émané de la raison; ils ne savorisent plus la mollesse, mais seulement le besoin; ils ne sont plus des Ministres insideles qui corrompent le cœur, & qui fascinent l'esprit; mais des Sujets dociles qui écoutent l'ame, & qui répondent à son premier signal. Job sit un paste avec ses yeux, pour ne

regarder jamais des objets de séduction; & nous devons plutôt arracher notre œil, s'il nous scandalise, que de blesser les mœurs. Telle est la loi qu'il faut imposer aux sens, crainte de les laisser errer au milieu d'un monde pervers, d'où ils ne rapportent ordinairement qu'une moisson de mauvais desirs & de préjugés. Si nous favions chaque soir nous interroger nous-mêmes, examiner quel a été pendant le jour l'exercice de notre langue, de nos oreilles, & de nos yeux, nous ne trouverions qu'un brigandage dans leur maniere de se comporter. Le mal n'est entré dans l'Univers que par leur ministere, & il ne pénetre au-dedans de nous que par leur médiation. Semblables aux abeilles, ils se dispersent çà & là sous prétexte d'aller pomper le suc des fleurs, & ils ne prennent que des poisons qui offusquent les idées & corrompent les desirs. Les sens ont leurs Académies.

leurs Théâtres, leurs affemblées; de forte que c'est beaucoup moins l'esprit qu'on recherche aux Spectacles & dans les conversations, que le plaisir de voir, & d'être vu.

On peut bien diresque notre ame est environnée de faux rémoins; car quel autre nom donner à des sens que toute la Philosophie juge trompeurs? Les Physiciens sont leur duple, & les Poëtes leur jouet. Ils prêtent du corps à ce qui n'est qu'une ombre, ils représentent les phosphores comme des étoiles, & ils répandent le plus beau coloris for les objets qu'ils veulent rendre séduisants. Ce furent eux qui, sécondés de l'imagination, accréditerent les fables des Revenants & des Vampires. donnerent lieu dans tous les temps à mille histoires apocryphes, & font de ce monde un séjour d'illusions. Nos rêves me sont qu'une suite de seur déréglement, comme noire attachement

aux honneurs & aux richesses n'est qu'un de leurs éblouissements. Ils n'aiment que ce qui doit périr, ainsi qu'eux.

Deux grands objets doivent faire continuellement notre étude; l'ame & Dieu: mais comme ils n'ont ni goût, ni figure, ni couleur, nous nous occupons très-peu de l'un & de l'autre. Nous aimons beaucoup mieux voir un diamant qui étincele, savourer un fruit qui parfume, entendre un concert qui ravit, respirer une odeur qui embaume, que de méditer les vérités éternelles. Le sens intime, quoique le témoignage continuel de notre existence & de notre raison, n'est qu'un mot vague qu'il nous seroit impossible d'expliquer; de forte que l'excellent Ouvrage qu'on vient de donner sous ce titre, paroît plus obscur qu'un logogriphe ou qu'une énigme. Il n'y a que quelques lages, & dont le monde se rit, qui n'ayent pas honte d'interroger leurame, & de l'approfondir. Les hommes du fiecle attachent une espece de déshonneur à l'étude de foi-même. On matérialise l'ame, pour spiritualiser les sens; de maniere que nous avons à craindre le plus terrible avilissement, pour peu que cela continue: mais hourensement l'esprit humain, après avoir baissé comme un thermometre, remonte tout-à-coup lorsqu'il est au dernier degré. Il feroit impossible que la raison demeurât aussi dégradée; ses droits sont sacrés, & le temps reviendra, où l'homme, honteux d'avoir suivi les sens comme ses maîtres, les rendra Ses escleves.



## CHAPITRE VII.

Des Plaisirs.

Outes les Sciences proscrivent les plaisirs sensuels & frivoles. La Métaphyfique les rejette comme des libertés indignes d'une ame immortelle : la Morale les juge incompatibles avec l'austérité de l'Evangile; les Mathématiques les regardent comme une dissipation contraire à toute étude; & le Politique les redoute à titre d'ennemis du bien public. Mais qu'avonsnous besoin de ces témoignages? L'expérience ne fuffit-elle pas pour nous convaincre que la volupté énerve les mœurs, affoiblit les loix, étouffe les remords, offusque la raison, & dénature cet esprit mâle qui doit caractériser l'homme? C'est le plaisir qui perdit les Grecs, qui détruisir les Romains, qui

Les, qui corrompt les Cours, qui épuise les Grands, qui consume la jeunesse, qui traîne à sa suite l'ennui, l'indigence, les maladies, la mort, & qui a amené parmi nous l'incrédulité. Comment croire une Religion qui ne prêche que la pénitence & le renoacement à soi-même, lorsqu'on veut se livrer à toutes les voluptés?

Mais quels sont donc les attraits de ces malheureux plaisirs que tour le monde adore? Ils ne substitent que dans notre imagination qui les embellit; car nous les supposons capables de nous rendre heureux, & il n'y a que Dieu qui soit notre sélicité. Ils passent d'ailleurs si rapidement, qu'on voir leur image dans un arc-en-ciel qui paroît à travers un nuage, & qui disparoît. Je voudrois qu'il y eût des Chymistes en morale, ainsi qu'en Physique, & qu'on prit l'habitude d'analyser tout

ce qui nous affecte & nous flatte. On trouveroit à peine, après la décomposition des plaisirs, un quart d'heure d'agrément, fur mille heures de chagrin ou de dégoût. Les voluptueux veulent toujours jouir de l'objet de leur passion, & ils éprouvent une satiété accablante qu'on ne sauroit guérir; ils courent perpétuellement après le bonheur, & ils n'en voyent que de fantôme; ils veulent: procurer à leurs corps tout ce qui peut le réjouir, & ils ne travaillent qu'à lui assurer des douleurs; ils se font un système d'une vie toute riante & toute agréable, & dès la premiere année de leur déréglement ils ont déja vécu. Bientôt leurs goûts s'émoussent, leurs forces s'usent, leur santé s'altere; & de même qu'après quelques jours, les plus magnifiques fleurs dégénerent en herbes flétries, leur jeunesse se change en décrépitude & en languours. Si l'on écrivoit sur les

hommes, on verroit avec effroi que les plaisirs sont les plus grands meurtriers du genre humain.

Le monde aura beau célébrer la vo-Jupté, & relever l'éclat de son trionphe par des Spectacles, des Concerts & des Bals : le vrai plaisir ne sauroit se trouver qu'au fond de nous-mêmes. où nous trouvons Dieu. Selon la nature de notre ame immortelle, il nous faut une volupté, qui, toujours la même, ne s'use, ni ne s'interrompe. L'homme qui jouit de son être, & qui en connoît les ressources, se trouve toujours au même degré de satisfaction & de joye : il ignore ces alternatives de mauvaise humeur & de gayeté; & lorsque la matiere s'efforce de lui causer quelque pefanteur & quelque mélancocolie, il excite son ame à s'élever, & il reprend sa sérénité. La tristesse, suivant le langage de l'Ecriture, ne sert absolument à rien, & il faut tâcher de s'ent garantir comme d'une tentation qui nous décourage dans la pratique de nos devoirs, & qui, loin de remédier à nos chagrins, devient elle-même un nouveau mai.

Il n'y a point d'homme qui goûte une plus parfaite volupté que le vrai. Philosophe, qui lit, qui compose, qui médite, & qui n'a d'emploi que celui de travailler selon son talent & son goût. Inaccessible aux intrigues & aux révolutions, il voit écouler sous ses yeux les diverses générations, avec leurs projets chimériques de fortune & de grandeur. Il voit les Humains se battre & s'égorger pour quelques arpents de terre, & ces combats n'arrivent point jusqu'à lui; il voit tous les fiecles & tous les Pays se représenter à fa volonté, & lui rendre compte de chaque événement. Oui, la vie philo-Sophique est la plus heurense souveraineté: on va où l'on veut, on ne fait que ce qui plaît, & l'on ne dépend que de Dieu, & de soi. On n'a pas, il est vrai, des Courtisans, des Pages, des Soldats, qui fassent cortege, & qui annoncent la magnificence & la grandeur; mais on a des desirs & des pensées, qui, toujours aux ordres de la volonté, servent, occupent, amufent, & rendent l'homme véritablementRoi. Quel bonheur de se connoître, de jouir de sa raison, de faire un usage continuel de sa liberté, & de vivre au milieu de l'Univers comme s'il n'étoit déja plus! C'est le plus beau présent que la Providence puisse nous donner.

C'est donc en vain que les plaisirs qu'on croit attachés aux richesses & aux honneurs, voudroient l'emporter sur ceux de l'esprit. Il est une satisfaction qui vient de l'ame, que tous les enchantements du monde ne sauroiens contrefaire, & qu'on ne peut assez mettreà profit. Il ne faut pas la confondre avec cette ridicule vanité qui tenoit Diegene dans un tonneau, & qui fut le germe de toute la Philosophie Païenne. Il n'y a ni joye, ni paix, pour ceux qui font dépendre leur félicité d'un jugement aussi bizarre que celui du Public; c'est mettre les passions à la place de l'ame, & rendre son bonheur mobile comme l'inconstance même. Les vrais plaifirs exigent qu'on s'éleve au-dessus des opinions, des coutumes, des frivolités, qu'on se dégage de la matiere, & qu'on tienne à cette terre le moins qu'il est possible; mais accoutumés à ne chérir que des illusions, neus croyons plaisir, ce qui n'est que son ombre : les sens nous tiennent continuellement en tutelle; & plus l'enfance de notre corps diminue, plus celle de notre esprit s'accroît.

Quand je considere les erreurs po-

pulaires sur l'article du plaisir, je ne suis plus surpris de voir tant de malheureux. On devient l'artisan de son infortune par la fausse idée qu'on se fait de la volupté, & l'on filtre, pour ainsi dire, son ennui. Il est certain que la plupart des hommes ne savent seulement pas où le plaisir existe. Ils se le figurent au milieu des Cours; & l'expérience a mille fois démontré que c'est le séjour de la tristesse, des intrigues, & du dégoût : ils se le représentent sur les Théâtres où tout paroît enchanteur; & là ce ne sont que des ris de grimace & d'apprét : ils se l'imaginent dans le sein de l'opulence & des honneurs; & il n'y a que la médiocrité qui procure une vraie satisfaction: ils le supposent enfin chez les amants; & l'amour n'est qu'impatience, tumulte, ésclavage, & souvent désespoir.

Mais n'est-il donc pas possible que les Grands goûtent cette joye intérieure

que l'ame procure à ceux qui l'interrogent, & qui se complaisent dans son entretien? Je répondrai que la Providence, malgré les inquiétudes qu'elle distribue aux Riches comme un contrepoids nécessaire, n'a exclus personne du vrai bonheur. Il ne s'agit, dans tous les états, que de se faire un systême de félicité, qui consiste à trouver le plaisir dans son devoir, à conserver la liberté de cœur & d'esprit au milieu du plus grand tumulte, à s'attacher fortement à la Religion comme à la source des vrais biens, à mettre sa satisfaction à obliger, à s'occuper continuellement d'une maniere utile, à rechercher les personnes de mérite, & à les écouter, à chérir les bonnes lectures, & à s'en nourrir. Tout devient amusement, lorfqu'on sait profiter de soi-même : les espérances consolent, les sentiments intéressent, les idées réjouissent, la mémoire soulage, l'imagination ravit. On

se trouve en quelque sorte immense, & l'on ne se quitte jamais malgré la distraction des affaires & la dissipation des objets.

Quiconque chérit l'innocence, & ne recherche que des récréations dignes d'un Etre immortel, n'a pas besoin d'efforts pour découvrir le plaisir : il le rencontre jusques dans les couleurs d'un insecte qu'il contemple, jusques dans le marmure d'un ruisseau qu'il écoure, jusques dans la fragrance d'un fruit qu'il favoure, d'une fleur qu'il sent, d'une plante qu'il analyse, jusques dans la verdure d'une prairie qu'il admire; il le rencontre en lisant quelqu'Ouvrage utile & agréable, en discourant avec quelqu'ami solide, en jouant de quelqu'instrument harmonieux, en s'occupant à dessiner ou à peindre, en cultivant l'Agriculture, travail trop négligé, & qui devroit faire nos délices; il le rencontre sous la forme d'un oiseau

qui gazouille, d'une étoile qui brille, d'un monde qui par ses agitations & ses événements fait tableau. Il semble aux yeux du Philosophe que l'Univers renaît à chaque instant : il découvre fans cesse de nouvelles richesses & de nouvelles beautés. Le lever de l'aurore & du soleil, cette brillante couleur de pourpre, qui, se jouant dans les nuées, forme à son couchant la plus superbe décoration, les rayons argentés de la hune qui consolent le voyageur, ces jours fereins, ces nuits charmantes où une astronomie naturelle se faisit de nos esprits comme malgré nous, & fixe nos regards vers le firmament; que dirai-je enfin? toute la nature est dans un cœur qui connoît le vrai plaifir. & qui fent les ressources de sa raison. . On ne trouve insipides la plupart des plaisirs innocents, que parce qu'on ne s'applique ni à l'étude, ni au travail; de même qu'on mange les meilleurs

mêts sans appétit, parce qu'on prévient toujours la faim. Nos Peres, sobres & laborieux, se délectoient à des jeux qui nous feroient aujourd'hui bâiller. Mallebranche dit que les divertissements d'un Philosophe doivent être enfantins, afin qu'il n'en reste aucune trace dans le cerveau, & qu'on puisse reprendre ses occupations avec facilité. La nature n'attache de plaisir qu'au besoin; on ne se réjouit jamais lorsqu'on veut toujours se réjouir. Nous sommes finis, & nous voudrions que nos plaisirs n'eussent ni intervalle, ni fin. Quelle fatisfaction que celle d'un Savant excédé par l'étude, qui va reprendre ses forces & son activité au milieu d'une forêt! Il semble se reproduire à mesure qu'il se promene, il respire une joye aussi pure que l'air qui l'environne, & chaque feuille paroît lui parler & l'instruire. Avec quel contentement les Romains ne retournoiem ils pas à

leur charrue, lorsque, satigués des travaux de la guerre, ils vouloient se délasser! Rien n'approche des délices de la vie champêtre.

Les divertissements sont relatifs suivant les âges, les conditions, les goûts & les circonstances; mais de quelqu'espece qu'on les choisisse, ils ne doivent jamais exciter de remords, ni troubler l'ame dans ses fonctions. La pudeur, cette vertu sacrée qui naît avec nous, que chacun est obligé de révérer, & que la plupart des personnes profanent par leurs discours, leurs gestes & leurs regards, ne nous permet que des récréations décentes, où les passions soient oubliées. La sobriété, qui nous distingue des animaux, & que tant de Peuples ignorent encore, malgré la délicatesse du siecle, ne nous laisse que le droit de boire & de manger uniquement pour vivre. On croit communément que la jeunesse est la saison la plus plus propre au plaisir; & l'on s'abuse. On ne sent la véritable joye que par réflexion; & les jeunes gens, presque toujours abandonnés à la volubilité de leurs desirs, ne trouvent pas le moment de réfléchir. Une idée en chasse une autre, de maniere que celle du bonheur ne sauroit les fixer. Cela est si vrai, que, sans le vouloir ni le savoir, ils cherchent Dieu au milieu de leurs déréglements. Car comme il n'y a que lui seul qui soit la félicité, nous le desirons, dit saint Augustin, toutes les fois que nous voulons être heureux: mais le mal est que nous employons des moyens qui nous en éloignent, au lieu de nous en approcher.

Je ne vois que l'ame, lorsqu'elle s'éleve, qui engendre de vrais plaisirs, parce qu'alors elle s'unit à la source de tout bien. En vain les joyes mondaines, ces spectres caressants, qui ne cherchent qu'à nous séduire, voudroient l'offusquer; elle voit le néant des choses, & elle reconnoît que ce n'est pas à des sensations passageres qu'il faut s'attacher, mais à l'Etre éternel qui les institua pour nous faire mériter. Notre bonheur dépend de la maniere dont nous usons des biens terrestres; & consequemment leur usage ne nous est permis qu'à des conditions. La Providence, il est vrai, nous a donné des goûts; mais elle a déterminé le temps & les circonstances où nous pouvons les satisfaire : c'est troubler l'ordre, que de ne pas s'y affujettir. Eh! que deviendroit la Société, si chacun, n'obéissant qu'à ses desirs, ne recherchoit que le plaisir! Bientôt les états seroient confondus, les devoirs anéantis, & le vice se trouveroit au niveau de la vertu. Nos plaisirs, toujours purs, toujours modestes, doivent être une image de cette inaltérable félicité qu'on goûte au Ciel, &

dont nous ne jouirons jamais si nous ne voulons pas nous mortifier.

Ah, que ne puis-je peindre ici la satisfaction d'un cœur vertueux! C'est une volupté excitée par la candeur & par le témoignage d'une conscience tranquille, qui cause une sainte ivresse, & qui fait que l'ame, toute remplie de Dieu, ne desire que lui, & ne voit que lui, au milieu de tous nos tourbillons de plaisirs futiles & d'honneurs frivoles. Oui, j'en jure sur la parole des Philosophes Chrétiens; ils ont des moments, & quels moments! où ne tenant plus à la terre, & s'élevant jusqu'à l'Etre suprême, ils ne respirent que des plaisirs immortels. heureuse existence, en comparaison de ces voluptés criminelles qui tiennent presque tout l'Univers affervi, & qui, comme une plante éphémere, écloses le matin, & flétries le soir, ne font que disparoître!

Quand goûterons-nous ces joyes pures & vives dont nous venons de parler? quand notre amé, pénétrée de leur auguste influence, se sentira-t-elle toute transformée? Ce font des joyes inconnues aux hommes charnels, mais qui suspendent l'usage des sens, &, tenant toute la nature dans le silence, inspirent une félicité qu'on ne sauroit exprimer. La vraie volupté a son échelle comme la nature; & lorsqu'elle parvient au sommer, c'est-à-dire jusqu'au répos de Dieu même, elle se change en une merveilleuse exrase, qui absorbe le corps, & qui nous faisse tout ame. Les libertins ne comprendront sûrement pas ce langage; & tant pis pour eux, puisque les larmes mêmes que répandent les vrais Chrétiens, ont mille fois plus de douceurs que tous leurs plaisirs. Ils auront beau évoquer la volupté de toutes les puissances de leur être, & la préconiser dans des

Ouvrages dictés par la passion; ils n'en seront pas plus heureux, & toujours les dégoûts du Juste vaudront mieux que leurs consolations. Il n'y a point de paix pour les impies: l'Qracle est prononcé.



## CHAPITRE VIII.

## Des Douleurs.

TE ne prétends point ici détailler les calamités qui nous investissent de toutes parts. Chacun sent que la vie de l'homme n'est qu'une succession continuelle de douleurs. Elles commencent dès sa naissance, elles augmentent avec ses jours, elles ne finissent qu'à sa mort. On diroit que la nature nous a donné des yeux autant pour pieurer, que pour voir. Quelles sontaines de larmes dans l'Univers! & quel moyen de les arrêter! Je suis sûr qu'actuellement même, il n'y a point de Cité où l'on ne pousse des gémissements.

Toutes les créatures paroissent armées contre nous : les éléments nous molestent par leur intempérie, les animaux par leur férocité, les insectes par

ċ.

leurs morsures, les herbes par leurs poisons; & il n'y a pas jusqu'à la rose qui n'ait des épines pour nous piquer, & jusqu'à l'homme qui ne s'arme contre l'homme même, pour lui causer des douleurs & pour l'accabler. Nous deyons donc fouffrir, & foit par des maux imaginaires, soit par des maux réels, payer le tribut de notre fragilité. En vain les remedes viennent à notre fecours; souvent ils nous affligent encore plus que la maladie : de sorte que, si l'ame n'est ferme & courageuse, nous succombons à coup sûr. Il n'y a qu'elle, qui, aidée de Dieu, nous fasse oublier dans le sein de la vérité l'excès de nos miseres. Les Storciens, qui n'avoient point la ressource de notre Religion, & qui se conficient entiérement en leur amour-propre, étoient des imposteurs lorsqu'ils vantoient leur insensibilité. Il n'y a que l'Etre qui nous châtie, qui puisse nous consoler.

F 4

Je sais qu'on s'accoutume en quelque sorte à la douleur, & que, par la force de l'imagination, on vient à bout de la diminuer, & presque de l'oublier: mais ce n'est qu'un engourdissement momentané; le mal revient, & se fait sentir d'une maniere accablante, si la Religion ne se présente elle-même pour essuyer nos pleurs, & pour nous encourager. Les Martyrs croyoient trouver un rafraîchissement au milieu des flammes, parce qu'ils étoient plus altérés de la Justice éternelle que du feu qui les confumoit. Lorsqu'on sime Dieu, on ne souffre jamais qu'avec espérance; & tout le monde sait que l'espérance est la plus grande des consolations.

Il ne faut jamais manquer d'analyser les maux qui nous tourmentent, & de pressentir quel peut en être le terme. Si c'est la maladie, on pense qu'on n'est pas impassible, & qu'on doit un jour

finir; si c'est la perte d'un bien, on regarde cette privation comme le prélude du dépouillement universel qui nous attend au fond du tombeau; si c'est quelque calomnie, on se rappelle l'Evangile qui bénit ceux qui souffrent persécution; si c'est enfin la mort d'un parent ou d'un ami, on se console par l'espoir de le retrouver, & par la satisfaction qu'on goûte à penser à lui. Telles sont les ressources que la Philosophie Chrétienne offre aux pauvres comme aux riches, aux fimples comme aux favanes. Il, ne faut, pas, s'affliger comme ceux qui n'ont point d'espérance. Si Marc-Aurele lui-même, tout Patenqu'il est, croit trouver des remedes à tous nos maux, que ne devonsnous passattendre de l'Evangile, notre lumiero & notre confolation!...

Il y a des personnes qui se désespérent pour une simple piquure; & il y en a d'autres qui par ossentation ne se

plaignent jamais, & semblent braver la douleur. C'est un double inconvénient, qu'on évite lorsqu'on agit par principe de Religion. Le Christianisme tient le milieu entre l'abattement & l'insensibilité. Il pleure la mort de Lazare, & il supporte les plus cruelles afflictions. Qu'il est beau de voir une ame, au milieu des douleurs qu'excite la fermentation de la bile & du lang, ou dans le sein des chagrins que causent les révolutions du fort, s'élever au-dessus de tous les événements. & chercher en Dieu même la fource de ses consolations! Il femble alors qu'elle abandonne le corps à la terre, & qu'il n'y a plus qu'elle qui agit, qui parle, qui triomphe.

La mollesse dont les hommes sont leurs plus cheres délices, & qui sous les noms de sommeil, de soiblesse, & de repos, énervé presque tous les Grands, nous empêche souvent de voir des ames courageuses. Notre misérable chair qui sera bientôt réduite en poudre, s'approprie toute l'autorité de l'esprit, & ne lui laisse que des gémissements en partage. C'est alors qu'on devient esclave de la moindre migraine, & qu'on ne trouve plus en soi-même ce courage hérorque qui absorbe les douleurs. Il faut que l'ame parle, pour que les sens le taisent; mais sa voix ne peut se faire entendre, lorsqu'elle est étouffée par le umulte des passions. Rien de plus ordinaire que les souffrances, & rien de plus rare que de souffrir d'une maniere raisonnable. Les plaintes & les murmures font toujours la suite de nos maux: nous voudrions arriver au Ciel par un sentier de roses & de lys; & que notre corps, tout fragile qu'il est, n'eût ni chocs, ni blessures à redouter. Ah! s'il étoit possible de recueillir toutes les gouttes de sang que les guerres, les: accidents, les maladies ont fait verser nous en verrions des fleuves entiers.

qui nous glaceroient d'effroi; & nous saurions que la douleur, comme un héritage, se perpétuera jusqu'à la fin des fiecles. Il y a un germe de mort dans chacun de nous, qui se reveille de temps en temps, & qui, faisant fermenter nos humeurs, nous cause des maladies de toute espece. Mais c'est un champ de bataille qu'il faut parcourir, pour connoître tout l'empire de la douleur sur les foibles mortels. Là, roulant, pour ainsi dire, sur des corps mutilés, elle vole d'ame en ame, aussi vite que le canon qui semble la transporter, & elle cause les plus cruels déchirements. Si la douleur est un siecle, & le plaisir un moment, quelles angoisses & quelles afflictions! La nature de notre constiaution contribue beaucoup à la maniere dont nous fouffrons. On voit des hommes qui ont leurs corps affortis à la force de leurs ames: c'est le même degré de vigueur; tandis que le courage

de certains esprits se trouve en contradiction avec la délicatesse de leurs tempéraments. Mais de quelque maniere qu'on soit constitué, jamais la tentation n'est au-dessus des forces: & toujours on peut penser qu'il n'y a nulle proportion entre des maux passagers, & un bonheur éternel; que toutes les créatures, depuis la malédiction universelle, sont nées pour souffrir; & que l'impatience, loin de guérir les tourments, ne fait que les augmenter. La Religion veut qu'on sanctifie les afflictions par une entiere résignation à la volonté de Dieu, & elle ne regarde toute l'intrépidité des Héros qui étouffent leurs douleurs par oftentation, que comme une valeur théâtrale, propre à faire le sujet d'un Roman. Ce n'est pas le supplice qui fait les Martyrs; mais la cause pour laquelle ils fouffrent, & la maniere dont ils supportent leurs tourments.

Ces réflexions nous convainquent

qu'on ne tire ordinairement aucun avantage de la douleur : cependant qu'en. coûteroit-il de l'accepter comme une pénitence imposée à tous les enfants d'Adam, & comme la punition de leurs fautes & de leurs fenfualités? N'est-cepas un grand bonheur de pouvoir changer la nécessité en vertu, de s'en faire une occasion de mériter; & ne sommes-nous pas bien malheureux de ne point profiter d'une grace aussi signa-Le? D'ailleurs nous ne devons souvent nous en prendre qu'à nous-mêmes, si les douleurs nous investissent & nous: accablent. La maladie vient presque toujours de quelqu'excès; & soit dans nos plaisirs, soit dans nos travaux, nous ne savons jamais nous modérer. Nous dérangeons ce bel ordre que les astres, les saisons, & les animaux mêmes observent avec tant de régularité. Nous mangeons par caprice, nous dormons sans besoin; nous étudions en

pensons avec lenteur, nous agissons avec vivacité: de sorte que nous ne vivons jamais qu'à contretemps. Le corps insensiblement ne conserve plus son même équilibre, & devient le triste asyle des douleurs, après avoir éré ce-hui de l'intempérance & de la consusion.

Sans doute si l'ame éroit écourée, les maladies feroient bien plus rares; elleéconomiferoitnos études, nos plaifirs, nos repas, notre fommeil, de maniere que nous n'en prendrions que la mefure proportionnée à notre tempérament. La nature se contente de peu. Les bêtes, beaucoup plus dociles à suivre leur inflinct que nous ne le fommes à écouter notre raison, ont bienmoins d'indispositions que l'homme. Nous ne devons ni flatter notre corps, ni l'épuiser : toute extrémité s'éloigne de la veru; & c'est pourquoi l'Apôtre tecommande d'être sage avec sobriété. Il faut prévenir les maladies, avec le même tranquillité qu'il faut les supporter. L'inquiétude irrite les douleurs, & la patience les calme.

Si nous n'avons pas dépeint les fouffrances avec ces expressions énergiques que semble exiger un pareil tableau, c'est qu'il suffit de renvoyer tous les hommes à eux-mêmes, pour avoir une véritable idée de la douleur. On affoiblit toujours les choses de sentiment, quelque description qu'on en fasse. La moindre piquure vaut un Traité sur les souffrances. Il ne s'agit pas d'expliquer la nature de nos maux, mais d'apprendre à les vaincre. On trouve dans l'ame, naturellement courageufe, les moyens d'y parvenir : c'est elle qui nous transporte au delà du présent, lorsqu'il est facheux, & qui nous out vre l'avenir; c'est elle qui nous représente une multitude de personnes plus malheureuses que nons, & qui en cela

nous console; c'est elle enfin qui nous fait entrevoir Dien lui-même couronnant tous ceux qui auront bien souffert & bien combattu.

Il faut dans l'homme quelque chose de mâle, de sublime & d'hérorque, s'il veut soutenir l'honneur de sa dignité. Ces vertus s'acquierent en partie, lorsque les exemples & les exercices accoutument le corps à la patience & au travail. On ne trouve que de la pufillanimité, chez tous ceux qu'une éducation molle a formés. La délicatelle de leur corps annonce la foiblesse de leur esprit; ils n'ont ni le courage de marcher, ni celui de fouffrir, ni celui de s'élever; on diroit qu'ils sont toujours prêts à se briser, & qu'ils n'ont point d'autre ame que la fubtilité de leurs fibres & la fensibilité de leurs organes. On succombe en conséquence à la moindre douleur, & l'on n'a de force que pour **£** plaindre & s'impatienter.

Elevons nos ames, & nos corps nous sembleront déja anéantis, ou du moins ils ne nous paroîtront que comme un grain de sable qui incommode un voyageur, & qui l'arrête un instant. On reprend un nouvel être, lorsqu'on se dégage des sens, & qu'on n'abandonne à la douleur que la plus foible partie de foi-même. Heureux le Chrétien! Il n'y a pas un malheur dont il ne triomphe. Aussi devons-nous rougir pour ceux qui ofent appeller les Chrétiens vils & lâches, Où vit-on jamais plus d'héroïfme, que chez ces généreux athletes qu'une fureur idolâtre égorgea? Où trouver une vertu plus sublime, que celle de mépriser le blâme ou les louanges, les plaisers ou les maux, de fouler enfin aux pieds l'Univers, & de ne s'attacher qu'à Dieu seul? Que ceux qui ne fentent pas cette grandeur sont à plaindre, malgré toutes les qualités brillantes qui semblent devoir les immortaliser!

## CHAPITRE IX.

## Des Vérités.

Ien n'est plus fort que la vérité: on peut l'altérer, ou l'étouffer, pour quelque temps; mais elle n'en reparoît. ensuite qu'avec plus d'éclat. Combien de fois ne l'a-t-on pas vue, travestie par l'artifice des Courtisans, reprendre à la mort des Souverains toute fa splendeur, placer fon Tribunal fur leurs tombeaux, & prononcer les anathêmes qu'ils avoient merités? Si l'on connoissoit tous les rapports de la vérité. avec Dieu même, & toutes les fublimes. idées qu'elle nous fournit, elle préfideroit dans les Cabinets des Princes. comme l'ornement de la raison & l'honneur de l'aumanité; elle seroit sur toutes les levres, & l'on ne feroit jamais une démarche sans la confulter. On a beau célébrer les Ministres qui l'altérerent, ériger en Reine des Sciences la Politique mondaine qui la foule aux pieds; la vérité demeurera éternellement ce qu'elle est: en cela bien différente des modes, qui ne subsistent que quelques jours.

Nous mitigeons si bien les vices, que par des adoucissements nous en ôtons la dissormité; le déguisement prend le nom de prudence, la sourberie celui d'adresse. Nous avons sans doute oublié que tout ce qui excede le oui ou le non, tient du mal; & que toute parole qui n'est pas l'expression de nous-mêmes, mérite le blâme, & peut s'appeller une espece de sacrilege: car on profane la vérité qui est sacrée, toutes les sois qu'on ose la déguiser.

Quelle conduite, que celle des hommes! Ils réalisent des chimeres, & ils traitent de fables les plus grandes vérités, ou du moins ils les oublient comme des choses qui ne les affectent, ni ne les intéressent. Qui est-ce qui pense aux terribles conséquences d'une éternité qui va tout à l'heure s'ouvrir? Qui est-ce qui s'imagine que Dieu luimême réside en nous, qu'il entend nos plus secretes pensees, & qu'enfin il doit les peser & les juger? Qui est-ce qui médite sur les prodiges de notre Religion? Qui est-ce qui se persuade que nos biens & nos honneurs feront peutêtre notre malheur éternel? Qui est-ce qui sonde les abymes de son cœur, pour y rechercher la lumiere intérieure qui nous éclaire & nous vivifie, & que nos passions obscurcifsent? Si quelques vérités nous frappent, ce ne sont que des vérités inutiles, des vérités mortes, telles que des intérêts temporels, des calculs, des combinaisons, des découvertes, qui ne nous rendent ni plus fages, ni plus heureux. Celui qui est la voye, la vérité, la vie, nous a cependant enseigné la science qui doit nous occuper. Il ne nous a entretenu ni des points mathématiques, ni des astres, ni des phénomenes de la nature; il n'a remué ni des coquillages, ni des pierres: mais il nous a sans cesse répété de renoncer à nous-mêmes, de pratiquer les bonnes œuvres, de croire à sa divine parole; parce que réellement voilà les vérités essentielles, les vérités vivantes, qui sont analogues à notre être, qui l'étendent, l'élevent, & l'éclairent.

Je sais que les circonstances de la vie exigent qu'on s'applique aux affaires temporelles, qu'on cultive les Sciences, & que, jusques dans les Livres saints, on découvre une politique qu'il saut employer à propos: mais s'il s'agit de saire un mensonge, ou de dessécher son cœur dans l'étude de la Physique ou des Loix, c'est alors que les éternelles vérités doivent reprendre leurs droits, & qu'il saut saire un di-

Digitized by Google

vorce continuel avec toute dissimulation & toute étude dangereuse. Quiconque ne se soutient que par l'artifice & le mensonge, bâtit une maison de sable, toujours prête à écrouler.

C'est par cette raison que la Religion seule, comme l'ouvrage de la vérité, se soutiendra toujours au milieu des erreurs, tandis que les Empires les plus florissants disparoîtront tour-à-tour. Il faut la même main de l'Eternel, pour appuyer à jamais un établissement; toutes les ruses & toutes les intrigues ne sont que des forces momentanées, incapables de résister au choc des tempêtes. Il y eut un caractere de véracité chez nos Peres, que nous devons râcher de retrouver & de reprendre, malgré les intervalles qui l'ont altéré: mais aujourd'hui l'on se rit de la sincérité, au point qu'on nomme dupe quiconque agit dans la bonne foi. Il semble que la Politique à la mode, au-

trement l'art de mentir & de tromper avec délicatesse & méthode, soit le chefd'œuvre de l'esprit humain. On érige en divinités ceux qui possedent cet art dangereux, comme si l'ame ne s'avilifsoit pas en se donnant pour autre qu'elle n'est réellement. Nous avons vu des Auteurs se rétracter publiquement de leurs impiétés, & rire ensuite en secret de leur rétractation. Si de tels imposteurs font dignes d'admiration, & même d'excuse, qu'on nous dise donc en quoi confiste la probité? N'est-ce pas donner de la fausse monnoye pour de l'or, & faire un commerce honteux d'hypocrisie, que les Païens mêmes avoient en horreur?

Où est l'homme qui, comme saint Paul, pourroit dire aujourd'hui parmi nous: Dieu sait que je ne ments pas? Si nos paroles sont vraies, nos actions sont sausses : nous nous déguisons à nous-mêmes nos propres désauts; & après

après avoir commencé par nous seduire, nous trompons les autres. On n'a des télescopes que pour observer les astres, qu'on connoît beaucoup mieux que son propre cœur. Les lignes que le Mathématicien tire avec la plus sérieuse attention, ne sont qu'une espece de méchanisme qui n'arrive point aux premieres vérités. Il n'y a que l'élévation de l'ame, qui, venant à secouer tout préjugé, nous rend à nous-mêmes, & nous sait conséquemment entrevoir le principe, la fin & le lien de toutes les parties de cet Univers.

Quel contraste parmi les hommes! Je les vois tous chercher la vérité, au point d'attacher une infamie au menfonge & à la duplicité; & je vois que personne n'est sincere, & que nos ris & nos pleurs, nos satyres & nos éloges, ne sont que des rôles de Comédie. Nous ressemblons à ces Peintres, inhabiles, qui ne savent que faire des,

copies informes. Notre cœur est presque toujours loin de notre ame, & le. portrait que nous faisons de l'un & de l'autre n'a nul rapport avec l'original. Il reste toujours au-dedans de nousmêmes un sentiment d'amour-propre ou d'intérêt, qui, sourd & confus, ne peut ni se démêler, ni se deviner. A peine l'enfant sait-il bégayer, qu'il articule des mensonges. On nous accoutume de bonne heure à une misérable duplicité; & dès-lors nos discours combattent presque toujours nos sentiments. La candeur s'évanouit, à mesure que la raison se fortifie. Nous faisons de notre vie même un Roman, par la contradiction perpétuelle qui existe entre nos actions & nos pensees. La conscience elle-même nous abuse; nous prenons notre obstination pour ses conseils. Ces malheurs, qui nous rendent autant d'hypocrites, ont passé jusques dans les campagnes, où la ruse

a pris la place de cette ancienne simpliciré qui caractérisoit les Laboureurs & les Bergers. Cependant on n'est heureux qu'en se dépouillant des mensonges & des préjugés, en ne parlant que comme on pense, & en trouvant ses délices dans l'étude de soi-même.

Si l'on en croit nos prétendus Philosophes, ce siecle, plus éclairé que tout autre, nous a dévoilé toutes les vérités. Nos Peres ignoroient tout, & nous favons tout. Voilà sans doute un beau début : mais malheureusement ce ne font que des mots. Si l'on excepte en effet quelques opérations chymiques, quelques expériences phyfiques, quelques découvertes dans la partie des Arts, quelques raffinements dans les modes, nous n'avons aucun avantage sur ceux qui nous ont précédés. Les mêmes obscurités subsistent, & notre Philosophie, quoique renouvellée en apparence depuis cinquante ans, nous

laisse dans le même doute sur les essences des choses, & sur leurs causes. Comme les hommes s'égarent! Ils s'imaginent que parce qu'ils connoissent la route d'une comete, les propriétés d'une fleur, le méchanisme d'un Ouvrage, ils sont en état de sonder les profondeurs de la Divinité. Ne diroiton pas à les entendre, qu'une nouvelle Iumiere a paru parminous, & qu'iln'y a plus de fecret dans l'Univers pour la raison humaine? A quels temps sommes-nous réservés! Ces visions devoient-elles donc être le fruit de cette Doctrine céleste que la Religion nous enseigne depuis dix-huit siecles? Un abyme amene un autre abyme. On n'a aujourd'hui d'esprit, qu'aux dépens du bon fens.

L'Univers est une vaste Ecole, où des Professeurs de mensonge nous enfeignent l'imposture de toutes parts: on a beau les appeller tantôt Politiques

& tantôt Courtisans, tantôt Physiciens & tantôt Orateurs; ils n'en contribuent pas moins à perpétuer l'erreur. Il n'y a point d'homme qui ne sût esfrayé des saux rapports & des calomnies qui circulent dans les Villes, & sur-tout dans les Cours. Le Cardinal Fleury disoit souvent qu'il n'entendoit jamais la vérité, que lorsqu'on lisoit l'Evangile.

Cependant cette vérité est en nous; mais loin de sonder notre cœur, nous allons la chercher au milieu des astres, & dans les entrailles de la terre. Nous ne savons pas, ou plutôt nous ne voulons pas savoir, qu'une maxime qui réforme les mœurs & affermit la Foi, vaut infiniment mieux que la connoissance des cometes, ou les découvertes des éclipses. Nos Villes, en conséquence, sont remplies de personnes qui n'étudient que des erreurs, ou des vérités inutiles. Cependant il nous saut des vérités de pratique, dont on puisse saire

sa consolation & son profit dans les circonstances critiques, dans les événements inopinés, & dans le sein de tant de vanités qui nous travestissent. Notre amé est réellement le miroir de la vérité, mais un miroir qu'on n'a pas le courage de regarder.

Quels efforts n'avons-nous pas faits pour incorporer notre être avec le mensonge! La vérité, qui nous a formés, nous avoit intérieurement enseigné que notre substance n'a rien que de trèsréel, que notre immortalité n'a rien d'équivoque, que tous nos desirs ne tendent qu'au souverain bonheur, que notre conscience n'exprime que l'amour de l'ordre; & nous avons hésité sur ces fairs, comme s'ils n'étoient que des chimeres. On diroit que la vérité, telle que la Lune dans ses phases, ne nous offre jamais qu'un quart ou qu'une moitié de ce qu'elle est. Nous ne voyons que l'ombre de nous-mêmes, au point

que souvent nous croyons n'exister que d'une maniere accidentelle & momentanée.

Cependant quel commerce de vérités entre le Ciel & la Terre, depuis que le monde a connu le vrai Culte! On a rejetté tous les Systèmes bizarres, fruit d'une étude orgueilleuse & stérile, pour adopter des raisons de conduite & de crédibilité hors de toute suspicion. Un Paysan, moyennant les humieres de la révélation, fait plus de vérités, que toute la Philosophie Parenne n'en a découvert. Eh quelles vérités! celles qui nous rendent à nous-mêmes, & nous rappellent à Dieu. En vain nos beaux esprits affectent de mépriser ces 'avantages incomparables, pour puiser des connoissances scientifiques : leur favoir n'est qu'un nom, & il y aura toujours dans cette vie un voile épais qui nous dérobe les causes de tout ce que nous appercevons. Moliere, cet Auteur comique, nous paroît sans doute ridicule, lorsqu'il dit, dans son Malade imaginaire, qu'on donne tel remede pour purger, parce qu'il purge; & cependant, si nous allons à la source de notre savoir, nous n'en connoissons pas davantage. C'est la réslexion d'un Auteur plein de mérite & de talents.

David gémissoit de ce que les vérités étoient affoiblies parmi les hommes: mais quels foupirs ne pousseroitil pas aujourd'hui à la vue de nos erreurs! Tout nous masque tellement le vrai, que nous fommes encore heureux si l'on nous présente au moins du vraisemblable. Il n'y a pas jusqu'au récit d'une chose arrivée sous nos yeux, qu'on ne défigure de maniere à la méconnoître. Chacun imagine, interprete, commente, devine, de sorte qu'il faut fans cesse suspendre son jugement: mais cela est impossible, à moins qu'on n'éleve l'ame, & qu'on n'emprunte

une étincelle de la lumiere indéfectible. On peut bien dire qu'il n'y a que l'heure de la mort qui soit l'heure de la vérité.

Il n'est point à craindre qu'un homme qui éleve son esprit jusqu'à Dieu, se dégrade par des mensonges & des ruses. Il agit dans toute la candeur, sans recourir à des subterfuges, ni sans craindre les mauvaises interprétations qu'on pourroit donner à ses démarches. Il ne veut que le témoignage du Ciel & celui de son cœur, parce qu'il n'attend de bonheur que de lui-même & d'en-haut, Si on le condamne, il ne s'en afflige que parce qu'on outrage la vérité; & si on l'approuve, il ne s'en réjouit que parce qu'on respecte la justice. Loin d'ici ces esprits pusillanimes & inquiers, qui se nourrissant de doutes & de défiances, vivent dans des continuelles allarmes, & s'inquiétent sans cesse de ce qu'on dit fur leur compte! Une ame innocente & pure croit que tou-

tes les autres ames lui ressemblent. On prend très-facilement le change fur le chapitre de la vérité. Les uns la croyent toujours douce & complailante, & les autres se la figurent toujours farouche. Mais la vérité-prend différentes formes & différents tons. felon les circonstances. Elle tonnoit dans la bouche du divin Législateur conre les Pharisiens, & elle consoloit les pécheurs. Tantôt elle parle clairement, & rantôt en paraboles; tantôt elle caresse, & tantôt elle sévit; tantôt elle blâme. & tantôt elle loue. Semblable aux abellles, elle a fon aiguillon & fon miel. On la juge ordinairement téméraire, lorsqu'elle reprend avec autorité; & on la déclare ensuite courageuse, lorsque les passions & les hommes ont disparu. Ainfi plusieurs Saints passerent dans leur temps pour des fanatiques, & sont aujourd'hui révérés, avec raison, comme des Apôtres.

#### CHAPITRE X.

### Des Opinions.

E monde, affemblage bizarre d'opinions plus extravagantes les unes que les autres, exerce tyranniquement fon empire fur les esprits. Chaque Nation a une maniere de penser analogue au gouvernement & au climat. qui perce jusques dans les geftes. Les mœurs & les Sciences elles-mêmes fe modifient selon les lieux & les temps. Si les anciens Romains cussent vécu dans la Laponie, ou mille ans plus pard, ils étoient un Peuple tout diffézent. Nous empruntons jusques chez nos voisins des différentes manieres d'être; on trafique les préjugés comme la marchandise. Ce ne sont d'un Pole à Lautre que des échanges d'erreurs, & Il n'y a que la vérité qu'on ne cherche

point à répandre, ou qu'on ne répand qu'avec des précautions qui l'alterent & la défigurent. Nos passions, telles que ces nuages ténébreux qui promenent la grêle au milieu des airs, entraînent presque toujours avec elles des ridicules ou des mensonges.

Mais ce qui doit réellement nous allarmer, c'est que nous voulons que nos opinions ayent force de vérité, & que notre obstination puisse réaliser ce que notre infagination se représente. Nous prenons en conséquence un ton d'autorité qui étonne, & qui ne convient qu'à des hommes inspirés. Bien des Philosophes n'ont acquis de la célébrité, qu'en faisant beaucoup de bruit; bien des Ecoles n'ont enfanté des Docteurs, que pour accréditer des paradoxes & un jargon tout-à-fait inintelligible. Nous copions encore les fentiments des Anciens fur les causes occultes, quoique nous les décorions du beau

nom de matiere fabrile ou de celui d'attraction, termes réellement synonymes. Il semble qu'il y ait un pacte entre nos passions & nos sens, qui nous force d'embrasser l'erreur. Il sussituqu'un Ecrivain soit à la mode, pour que ses rêveries les plus bizarres passent de main en main comme le ches-d'œuvre du bon goût, quoiqu'il soit incontestable que le bon goût ne se rencontra jamais qu'avec le vrai.

Si Fon veur parcourir le Traité de Mr. de Saint-Aubin fur l'opinion, on fera allarmé de voir comme on a travesti les connoissances humaines. Ce ne sont plus les conséquences d'une Philosophie simple & éclairée, mais les rêveries de l'ignorance & de la passion. Lorsque la raison vient à examiner de sens froid nos Bibliotheques, ou à confaiter nos Académies, on découvre bientôt qu'à l'aide de quelques mots imposants, & de quelques phrases artister

ment cadencées, on glisse les choses les plus étranges. Cela paroît sensiblement dans nos Theses, qui, toutes dégagées qu'elles sont du ridicule des siecles passes, n'en contiennent pas moins d'absurdités, L'homme substitue presque toujours ses caprices à la place de la raisson. On aime à se revêir des préjugés à la mode, & à se croire l'organe de la vérité, de maniere qu'on ne voit jamais un Prosesseur changer de sentiment, quelques bonnes raisons qu'on lui oppose.

La vie la plus longue ne suffiroit pas pour recueillir les diverses opinions qui partagent les Peuples, & qui se sons répandues sur la terre presque dès le moment de la Création. Par-tout on trouve des vestiges de la soiblesse de l'esprit humain, & de son ardeur à saisir le saux, & à s'en parer comme d'un magnisique ornement. C'est l'opinion qui a ensanté tous les systèmes, & amené toutes les héréfies; c'est l'opinion qui a produit la fausse conscience, & la morale corrompue; c'est l'opinion qui a excité tant de disputes, qu'on ne sauroit se rappeller sans effroi; c'est l'opinion qui & défiguré presque toutes les histoires, & qui est la source de ces sables ridicules; ainsi que de ces apparitions dont le monde se trouve insesté: c'est l'opinion qui nous met en contradiction. avec l'expérience & la raison; qui tantôt nous rend jouet de l'orgueil, & tanrôt de l'ambition. De siecle en fiecle elle s'annonce fous une nouvelle forme, mais presque toujours fausse, & toujours séduisante.

Que ne dirois-je point ici des modes qui sont son ouvrage, si la dignité du sujer que je traite ne m'empêchoit d'entrer dans des détails aussi puériles? Je dirois que chaque jour & presque chaque heure, voit éclore des frivolités qui nous avilissent, & qui n'ont pas d'autre

origine que le préjugé; je dirois qu'on n'apperçoit plus en nous que des gestes, des grimaces, & un certain clinquant dont nos peres auroient rougi; je dirois que nos conversations, nos lectures, nos plaisirs, & nos superfluités, que nous nommons besoins, ont quelque chose de si neuf & de si extraordinaire, qu'on croiroit que nous voulons nous moquer de nous-mêmes. Il faut maintenant savoir la généalogie des étoffes & des bijoux, comme on savoit autrefois celle des Familles; il faut connoître toutes les poudres, tous les fards, & s'en faire un catalogue exact qui orne l'esprit; il faut avoir un langage tout composé de mots sémillants, de superlatifs nouveaux, & n'estimer que le style en découpure, & des phrases en miniature. Il faut enfin se rendre le panégyriste outré des Livres impies & licencieux, quoique pour l'ordinaire on ne les ait pas lus, ou qu'on ne les

entende pas, & arborer l'incrédulité comme le fignal des beaux usages.

C'est ainsi que l'opinion se métamorphose sources fortes de figures, & qu'elle. persuade aujourd'hui presqu'à toutes les Nations qu'il n'y a que le luxe & la frivolité qui méritent attention. Ces maux sans doute ne peuvent durer; mais comment réjoindronsnous cette ancienne simplicité, & cette raison primitive qui nous ont réellement abandonnés? Je crains bien que ce ne soit l'ouvrage de la postérité, & que nous ne mourions au milieu de nos préjugés. La vérité, quoique perpétuellement en nous, n'est pas toujours à notre disposition.

Cependant, malgré nos remarques fur les opinions, nous devons convenir qu'il y en a qui contribuent à rendre les hommes heureux. Celui qui vit dans un Etat Républicain, gagne beaucoup à croire que son Gouverne-

ment vaut mieux que la Monarchie; ainsi celui qui obéit à un Monarque, trouve un grand avantage à se persuader que la félicité des Peuples dépend d'un Roi: ainsi chaque Nation goûte une satisfaction dans sa maniere d'être. Il nous faut dans cette vie des bonheurs relatifs selon les circonstances, les temps & les lieux, jusqu'à ce que nous soyons tous rappellés au bontheur invariable & effentiel qui doit être notre partage pendant l'éternité. La plupart des biens ou des maux temporels, ne gissent que dans l'opinion. Si l'Artisan présere son sort aux conditions les plus brillantes, il est véritablement fortuné. Nous trouvons ordinairement plus de richesses dans notre imagination, & plus de plaisirs, que dans toutes les possessions. La seule espérance vaut presque toujours mieux que la réalité.

Mais c'en est assez sur l'opinion.

Nous laissons le soin à quelqu'Ecrivain plus habile de la peindre comme le germe des cabales, des sciences, des goûts, des jugements, qui partagent les esprits, & qui font que le même ouvrage enchante celui-ci, & déplaît à celui-là; que le même trait d'éloquence fait rire l'un, & pleurer l'autre; & que la même personne paroît ici folle, & là remplie d'esprit. Il nous suffit d'encourager l'ame, à la vue de tant d'idées diverses, à choisir celles qui sont utiles & solides, & à s'élever au-dessus des préjugés qui affiegent la raison. On parvient à ce bonheur, quand on s'applique à contempler l'immuable vérité. Alors on sait que l'erreur est l'appanage de l'humanité, & qu'on doit en conséquence se désier de tous les systèmes & de tous leurs rapports; alors on n'est ni l'ami de Descartes, ni de Newton, mais de l'expérience & de la raison : alors on s'attache fortement à la Religion, comme à la feule colonne inébranlable au milieu des révolutions de cette vie.

Il y a trois especes d'hommes dans l'Univers qui favorisent les opinions, & qui les embrassent de tout leur cœur, fans même s'en appercevoir. Ceux qui reçoivent toutes les idées, mais qui n'en gardent aucune; & ce sont les hommes volages & légers: ceux qui n'en peuvent jamais recevoir qu'une à la fois, mais qui la conservent comme une décision infaillible; & ce sont les obstinés: ceux enfin qui en saisissent deux toutes contraires; & ce sont ceux qui ne se trouvent jamais d'accordavec eux-mêmes. Je ne vois qu'un très-petit nombre de Sages au milieu de tant d'insensés; les personnes qui donnent accès à toutes les idées, & qui, après les avoir mûrement examinées, rejettent les fausses, & s'attachent aux vraies. Voilà des ames qui s'exaltent, qui

cherchent dans elles-mêmes la route qui conduit au mieux, & qui ne confiderent que la lumiere intérieure comme leur guide & leur appui.

Nous devons maintenant dire un mot de cette forte d'opinion qu'on appelle prévention, & qui, sans contredit, est des plus dangereuses. Les Grands, toujours environnés de flatteurs, s'y livrent plus que personne. Combien d'hommes méprifables, que la prévention a élevés; & combien de Savants & de Sages qu'elle a écartés! Le moindre mot que la malignité prononce au milieu d'une Cour, devient fouvent la ruine des plus honnêtes gens. On ne pense pas que la cabale ne manque jamais de faire ses efforts contre le vrai mérite; & on le punit, ou on l'humilie, sur la moindre délation. Encore fi l'on ne se prévenoit qu'en bien, cet inconvénient n'auroit pas le danger de l'excès contraire; mais on croit le mal bien plus facilement : de sorte que s'il faut mille paroles avant de déterminer un Grand en faveur du Sage, une seule fuffit pour l'indisposer. Ces miseres naissent du levain de notre corruption, qui fermente à proportion que nos passions trouvent à se satisfaire. Le Souverainéclairé a des yeux qui pénetrent de toutes parts; & il sait que tout homme qu'il veut avancer, ou récompenser, devient en butte à une multitude d'envieux. Il connoît, à mesure que son ame s'éleve, que la prévention est le plus terrible écueil des Grands, & que presque tous viennent s'y briser.

Si l'on savoit réfléchir, & s'élever audessus de soi-même, les opinions, de quelqu'espece qu'elles sussent, ne serviroient qu'à notre avantage. On regarderoit celles qui sont dangereuses, comme le contrepoids de notre orgueil, & l'appanage de notre ignorance; & l'on employeroit celles qui sont bonnes, ou même indifférentes, à rechercher le vrai. C'est ainsi qu'ont fait certains Philofophes, qui sur un fond d'hypotheses raisonnables ont appuyé des vérités. Toute opinion qui ne fronde ni la Religion, ni les mœurs, & qui ne tend point au fanatisme, exige de la tolérance. La Société n'est qu'un assemblage d'opinions diverses, où chacun se réserve le droit de penser comme il veut. Plût à Dieu qu'on en fût bien convaincu! Les disputes littéraires & théologiques cesseroient, & nos Ecrivains ne se donneroient pas en spectacle par un acharnement horrible à se déchirer. On prend l'enflure du cœur pour l'élévation de l'ame, & l'on ne veut plus céder.



## CHAPITRE XI.

#### Des Travaux.

N ne sauroit trop estimer le travail. Il est le devoir de tous les hommes, l'ennemi des vices, & le mobile ainsi que le maintien de la Société. Chacun doit travailler au bien de la Patrie; le Laboureur par ses sueurs, l'Artisan par son industrie, le Savant par ses veilles, le Ministre par sa prévoyance, le Souverain par ses bienfaits. Tout nous annonce que cette vie n'est point le séjour du repos. Le Ciel, dans un mouvement qui ne s'interrompt jamais, produit successivement les saisons; la Terre, dans un enfantement continuel, engendre des plantes & des fleurs; la Mer, dans un flux & reflux toujours également régulier, se prête au transport de nos vaisseaux, & nous renrenvoye une partie des richesses qui font dans son sein. Notre corps même, par la circulation de son sang, & notre ame, par le renouvellement assidu de ses desirs & de ses pensées, nous instruisent que tout être naît pour travailler. L'abeille compose son miel, le ver sa soye, l'araignée sa toile, le bœuf trace des sillons, le cheval porte des fardeaux, le castor se bâtit des maisons, le renard vit de son industrie, & il n'y a pas jusqu'à la sourmi qui ne condamne le paresseux.

Chaque Ouvrage doit être un tribut payé à la Patrie, à l'humanité, & à la Divinité même, qui nous ordonne de manger notre pain à la sueur de notre front. Mais oserions-nous bien présenter nos travaux sous cet aspect? Nos veilles n'ont ordinairement pour objet qu'une ambition démesurée, qu'un orgueil insensé, qu'un intérêt sordide, & souvent qu'une frivolité ridicule.

Les Grands ne cherchent qu'à enrichir leur famille, & qu'à s'agrandir par des moyens qu'on rougiroit de désailler; les Tyrans ne pensent qu'à se faire un nom, aux dépens de la vie du malheureux qu'on égorge comme un agneau; les Auteurs n'ont en vue que la gloire ou le gain, & conféquérament ils ne penfent qu'à flatter le goût du fiecle. Cependant c'est le motif qui donne le mérite aux travaux. Si les plus magnifiques exploits ne se rapportent à la vérité, ils se dissipent en sumée. Chaque homme est comptable à la Religion & à l'Etat de ses travaux, même domestiques.

Ce seroit ici le lieu de peindre le danger des mauvais Livres, & de saire voir le tort que cause le travail d'un Ecrivain impie ou licencieux. Mais comme ces malheurs sont d'une évidence incontestable, il est inutile d'en parler. Je voudrois seulement que les Gouvernements impossifient un filence éternel aux Ameurs téméraires qui frondent la vérité, ainsi qu'à ceux dont les productions n'ont rien d'utile. Chacum se met sur les rangs pour faire imprimer; et tel qui devroit être Artisan, devient Poëte ou Romancier. Les Etats en conséquence perdent nombre de Citoyens, dont le sang ou les sueurs auxoient secouru la Patrie. Il y a des personnes qui ont négation pour écrire, comme d'autres pour lire.

Tout travail n'est donc pas bon, parce qu'il est travail. Les chenilles & les guêpes sont laborieuses, & il ne résulte rien de leurs Ouvrages. On déteste l'insecte qui ronge les seuilles & les sleurs. Si nos peines & nos sueurs n'ont leur utilité, nous avons perdu notre temps, & cnous sommes des êtres morts. On ne peut en conséquence trop déplorer la manie de ces personnes sutiles, qui ne s'appliquent qu'à des

modes, qui font méner de rassiner les goûts, & de procurer des sensations nouvelles. La postérité gémira, en apprenant tout ce que nous failons pour enrichir des Arustes superflus. Combien d'hommes à qui il faudroit arracher l'aiguille & le pinceau, & que l'on devroit envoyer à la charrue! Les terres languissent depuis que tant de Manusactures, uniquement inventées pour savoriser le luxe & la vanité, enlevent les Laboureurs. On a oublié que notre premiere occupation fut l'Agriculture, & que la qualité de Berger s'allioit autrefois avec celle de Roj. Un Danseur fe croit un personnage important, parce qu'on le lui fait croire; un Parfumeur ne changeroit pas son état pour celui d'un Maçon; un Symphoniste s'estime beaucoup plus qu'un Cordonnier: & voilà comme insensiblement les travaux miles sont devenus méprisables, tandis que les talents frivoles se font révérer.

accordoit autrefois à la Philosophie.

Les occupations de l'homme se troisvent tellement liées avec son bonheur, qu'il ne sauroit prop bien les choisir; & il doit se les rendre utiles & agréables, lorsqu'elles sont indépendantes de sa volonté. On donne ordinairement dans deux extrémités tour-à fair différentes: ou l'on se furcharge d'affaires inmiles, our l'on néglige les effentielles. L'ordre exige que le travail foit relatif à nos talents & ànotre étar, & qu'on ne s'y li vre qu'avec mesure. Il n'y a pas moins de danger à trop s'appliquer, qu'à ne rien faire, lorsque c'est une application qui nous distrait du grand objet pour lequel nous avons été créés. L'étude ne doit être ni le fruit de l'orgueil, ni celui de la curiofité, ni une application à contretemps. Une vie sagement réglée fe dirige comme le Ciel : le repos y ficcede au travail, de même que la nuit

au jour; & l'espriremprunte de Dieu sa lumiere, comme la Lune tire sa clarté du Soleil.

Si le Soigneur ne bâtie lui-même la maison, dit l'Ecriture, le travail des Ouvriers of inutile. Paroles facrées. qui nous annoncent combien il importe à l'homme de ne s'occuper que d'une maniere Chrétienne. L'ame qui s'éleve, fanchifie les travaux profanes; elle leur donne une dignité, que tout l'éclat des honneurs ne sauroit proces rer. Ainsi l'ouvrage le plus méchanique en apparence, est fouvent plus agréable à Dieu que le livre le plus farant, ou l'exécution du plus bean projet. Chacun doit se contenuer de la portion de travail qui lui est essignée, & considérer que c'est un présent de la Providence qui veut que nous nous fanchifions per la réfignation. Mais on m'aime que les travaux honorables & bruyants: on veut que les affaires

2

eyent du relief, de l'éclat, & que toute occupation se rapporte à la fortune, ou à la renommée : on a même attaché une honte à ces labeurs obscurs qui nous habillent & qui nous nourrissent.

Malgré toute l'austérité apparense zvec laquelle je parle du travail, je suis arès-éloigné de condemner certaines occupations que l'usage autorife. Je crois qu'il sera toujours permis de s'appliquer par goût, & de se livrer à quelque passe-temps agréable, pourvu qu'il soit innocent. Je ne condamne ni le Poëte, ni le Peintre: mais je desare ce que veut la vérité; qu'ils ne s'attachent qu'à des choses honnêtes, & qu'ils cedent le rang aux Ouvriers dont la Société ne sauroit se passer. Il ne saut pas croire que dans cette vie tout soit arbitraire; nous avons des regles immusbles qui nous ramenent nécessairement au vrai, & qui ne nous permettent pas de nous passionner pour les Arts: il saut les ranger dans la masse où ils doivent être, & ne leur assigner de prix que suivant la raison.

Je ne trouve rien de comparable aux travaux d'un Souverain, qui, sans affoiblir en lui les grandes idées, veut tout voir, tout examiner, & descendre jusques dans les plus petits détails; qui se fait rendre compte des négociations & des procès; qui donne audience aux Officiers & aux Magistrats, & qui les récompense; qui choisit ses Ministres avec réflexion, & qui partage avec eux le fardeau de la Souveraineté; qui prend jusques sur le sommeil le temps de lire & de prier. Voilà le véritable repos de l'ame dans le sein même des travaux; voilà cette élévation qui ennoblit nos Ouvrages, qui donne au monde un spectacle d'admiration, & qui nous retrace l'image de la Divinité, dont la Providence s'étend jusques sur le plus

petit insecte, sinsi que sur la moindre

Le vrei Savant n'est pas moins admirable, lui qui rendant l'Univers le théâtre de ses méditations & de ses recherches, en requeille la lumiere pour éclairer le Public. Heureux travail! il. dissipe les erreurs, il combat les mauvailes maximes, & il restime l'homme à lui-même, en le restituant à sa confrience & à son devoir. C'est dans ces occupations qu'il faut reconnoître l'ame. Jamais nous ne fornmes plus fublimes, que lorsque nous nous élevons au-deffus des préjugés. La grandeur d'ame méprise cette étude stérile. & fastueuse, dont on ne peut extraire que des doutes & des sophismes. Les Etats seront soujours intéressés à présérer les Quvrages de bon sens à ceux du. bel afprit, parce qu'il est nécessaire de entrever les droits de la raison, de maintenir la justesse des idées, ainst

Digitized by Gocale

# 178 LA GRANDEUR

que l'honneur de la Réligion & de la Société. Les ames ont beaucoup perdure de leur courage & de leur grandeur, depuis que les lectures fairilés sont devenues à la mode. Original, sans s'en appercevoir, la teinture des Ouvrages qu'on lit, & l'on s'énerve à force d'entendre des seatiments esseminés. Nous avons depuis un demi-siecle une tradition de frivolités qui se perpétuera, je ne sais pas jusqu'à quand, mais qu'il seroit bien temps d'arrêter.

Si l'on pensoit sérieusement que c'est faire un larcin à la Société que de ne point travailler, ou de ne s'appliquer qu'à des riens, on s'occuperoit, & beaucoup plus utilement. La misère de les désordres ne se multiplient de toutes parts, que parce qu'on n'aide point l'Etar par ses sueurs ou par son industrie. Nous voulons manger, & jouir de toutes les commodités de la vie, sans contribuer au bien public, quoiqu'on

mait droit à la nourriture, qu'autant qu'on travaille. Je ne sais comment nous avons la hardiesse de reprocher aux mendiants leur oisiveré, nous qui perdons les jours à causer, à courir, se à jouer. Quelle image aux yeux de la raison, que la vie d'un Grand, toute perdue dans des visites, des Spectacles sodes sestins, de qui ose ensuite se plaindre de ce qu'on n'a pas le temps de respirer!

Si notre condition nous laisse libres sur le choix du travail, nous n'en devens pas moins être attentisse ne nous occuper que d'une maniere utile. Les arbres, tout inaminés qu'ils sont, nous apprennent, en nous offrant leurs fruits, que chaque créature est faite pour le bien commun. Lorsqu'on n'a pas le taient de manier la plume, il faut prendre le compas, et, au désaut de celui-ci, se s'evir de l'aiguille, ou du pinceau. L'application est tellement notre parta-

ge, que nos yeux, notre langue, nos oreilles, nos mains, & même nos pieds, ont chacun la faculté de travailder. Combien d'hommes qui pourroient devenir trone, sans se ressentir d'une pareille métamorphose, & sans que cela nuisit à la Société? Ils n'ont des mains & des yeux que pour la forme; une mollesse léthargique abforbe toutes leurs fonctions, excepté celles de dormir, de digérer. On diroit que nous ne fommes que des êtres vils, & jenes fur cette terre au hazard, & que nous n'avons ni années éternelles à méditer, ni bonnes œuvres à accomplir, ni récompenses à espérare -

Il n'est pas concevable qu'avec les ressources d'un être raisonnable, nous passions la plupart de nos jours dans l'ennui! Nous ne savons ni desirer, ni penser; se notre ame, quoique sus ceptible à tout instant de réslexions se de sentiments, paroît anéantie. Qu'est

en effet l'ennui, finon une inaction de l'esprit & du cœur? L'homme paroît exister, comme s'il n'existoit passil ne sait, ni s'il doit marcher, ni s'il doit s'arrêter. Tout l'inquiete, tout l'importune; ou plutôt rien ne l'affecte, & rien ne l'intéresse. Ses sens, complices de son imagination & de sa mémoire, dont l'exercice est suspendu, n'ont le courage, ni de voir, ni d'entendre, ni de stairer.

k

ſ

Ľ

1

Ŧ

.

Ľ.

Ċ

Ċ

٢

Tant que l'ame demeure dans l'abjection, l'homme s'ennuye, parce qu'alors toute sa ressource n'est que dans les sens qui sont trompeurs. Et voilà pourquoi l'ennui est si commun; car qu ne peut disconvenir que les trois quarts du genre humain, & peut-être davantage, se laissent dominer par la chair & le sang, Ni les affaires, ni les richesses, ni les plaisirs, ni les honneurs, ne sauroient préserver les Grands d'une servaire plénique ou satieré, qui les

rend fombres, mélancoliques, & indigents au milieu de l'abondance; ils eflayent de tout, & chaque chose leur paroft infipide. Mais pour bien connoître l'ennui, il faut le voir dans les Cours & dans les anti-chambres. Cefttà qu'on le respire comme l'air, & qu'il répand un engourdiffement sur toutes les personnes. Madame de Maintenon, au milieu des plus magnifiques Palais & des plus riants platfirs, le plaignoit continuellement d'avoir perdu la félicité. Elle reprettoir cet état de médiocrité qui fait les defirs du Sage, & qu'on peut dire l'aivie du bonheur.

Je crois qu'il n'y a pas une plus grande tentation que l'ennui. Quiconque en est atteint, ne remplit ses de voirs qu'avec dégoût, & ne trouve en foi-même que syndéreses & déchirements. Il nair ordinairement de l'oiliveré, & on le dissipe infailiblement lorsqu'on s'applique, je voudrois en

conféquence qu'on travaillat sans cesse. & qu'on fit succéder les travaux du corps à ceux de l'esprit. La veritable éducation est celle qui nous inspire le goût de l'application. Onn'a pas perdu fon temps, si après avoir fini ses études, auxquelles on a employé neuf ou dix années, on sait en quelque sorte se suffire, rester seul, & s'occuper. Tout devient intéressant à celui qui sait user de lui-même, & profiter de sa raison. Les idées le fixent, les pensées l'amufent; & lorsqu'il semble les avoir épuifées, il retombe fur la lecture & fur la conversation. J'ai connu des Chartreux, qui, quoique parfaitement isolés, ne s'ennuyoient jamais. Les exercices fe fuccédoient sans interruption; on ne quittoit la priere que pour un travail innocent, tel que celui de tourner, ou de cultiver un jardin. Aussi puis-je dire avec affurance, après avoir vu trente Chartreuses, & presqu'autant de Cours,

que les latisfactions du monde ne sont pas comparables à celle des déserts. Par-tout où l'ame se retrouve, on jouit de soi-même & de Dieu, & conséquemment de la félicité. Si l'on étoit bien convaincu que nous sommes plus grands que l'Univers, puisque nous allons au-delà quand nous voulons donner carrière à nos pensées, on ne se croiroir ni captif dans une prison, ni resserté dans un Cloître.

L'ennui semble être le lot des riches : ils ont beau appeller les Bals & les Spectacles à leur secours, se rouler dans des lits superbes, & ne marcher jamais qu'avec un cortege pompeux; l'ennui les précede, les environne, & les suit. C'est un atmosphere qui les investit, & dont ils ne sauroient se dégager. Aussi tâchent-ils à chaque instant de varier leurs amusements; mais leur cœur, où gît le mal, ne sauroit se détacher de leurs personnes. Ils rampent continuellement malgré l'appareil de leur grandeur, & il faut s'élever. L'ennui, tel que les nuages, n'est qu'à une certaine distance de la terre; de sorte que si l'on a le courage de s'élancer audelà, on trouve une parsaite sérénité.

Il n'y a point d'homme qui ne se lasse de lui-même, s'il ne vit avec lui, On veut toujours être par-tout où l'on n'est point, lorsqu'on ne sair pas de son ame son meilleur ami. Il ne s'agit que de lui donner l'essor; & bientôt, com, me un seu qu'on vouloit étouffer, & qui trouve une issue, elle pétille, elle s'élance, & elle dévore tout ce qui est terreftre & charnel. Qu'il me foit permis d'inviter ici tous les hommes à descendre en eux-mêmes, pour pouvoir ensuite s'élever. L'ennui, ce fléau de l'Univers, quine s'est introduit dans le monde que parce qu'on ne se connoît pas, cesseroit de nous molester, en du moins les impressions ne les

roient que momentanées; car je ne prétends pas qu'on puisse absolument s'en garantir; d'ailleurs l'ennui nous est quelquesois nécessaire pour nous avertir que cette vie n'est pas noure élément, & pour nous accountumer à la patience; on mérite, lorsqu'on s'ennuye par complaisance ou par charité.

La cause de nos inquiétudes & de mos dégoûts, n'est donc réellement que la diffraction de nous-mêmes. Quand on s'allie avec des objets extérieurs, on en devient l'esclave. Le temps qui ne devroit nous mer qu'une seme fois, nous tue à tous les instants par la maniere dont nous passons nos jours Nous ne vivons jathais qu'en espérante, & le lendemain nous affecte plus que l'heure présente. Cela est sensible dans un voyage : car au lieu d'y jouir de la beauté de la campagne, & de nous rendre chaque instant agréable par nos observations, nous brûlons

d'arriver. Mais comme il seroit inuite de détailler ces maux, si nous ne donnions le moyen de les guérir, ou du moins de les calmer, voici le manière de désiper l'ennui.

L'homme doit penser que sa volonté n'est pas illimitée, & qu'il sout nécesfairement se contenter de l'endroit où l'on habire, & dela faison dont on jouit La Providence qui a déterminé le moment de notre existence, de qui a choisi te remps au milieu de cette multinde de fiecles dont mous ne seurions affigner la fin, a fans donne le droit de nous placer où elle vent, de de nous envoyer les jours comme il lui plate. c'est direy chands on froids; fereins ou playieux. Nous ne pouvous nous en plaindre, qu'en formant des lamonmions criminales, & même ridicules. D'alleurs il faut nous distraire de ces nécelhies qui font indispensables, en nous secupant d'une manière relative

à notre état, à nos besoins, & à nos goûts. Si par exemple nous vivons à la campagne, il n'y a rien de plus propre à nous appliquer agréablement, que la Botanique; cette science qui transforme une prairie dans un Livre, & qui nous fait lire fur la moindre plante les merveilles du Créateur, & les remedes à nos maux. Le firmament, outre cèla, devient un nouvel ouvrage, qui nous annonce de nous explique des merveilles dinne autre efpece; de sorte qu'au-dessus de nos te tes, comme fous nos pieds, nous trouvons des moyens admirables de nous occuper. Il n'y a pas julqu'au sable, qui, arrofé & cultivé, ne nous procus l'occasion de contempler les productions d'une sagesse séconde, à qui rien ne coûte, & qui fait, en se jouant, les plus grands prodiges. Si nous habitons les Villes, nous trouvons d'autres resources qui ne sont pes moins intéreflantes. Les affaires s'y offrent comme d'elles-mêmes, les Livres y naissent Sous la main, & les entretiens des Sages, quoique par-tout allez rares, s'y renouvellent de temps en temps. C'est la distribution des heures, & la maniere de les employer, qui garantissent de l'ennui. Quand je pense qu'une araignée devint un sujet d'amusement à un Prisonnier qui languissoit à la Bastille. je crois que tour objet peut nous distraire, ou nous occuper. Donnez-moi un moment, disoit le Maréchal Fabert, eù je puisse cesser d'être bomme, & je ne ferai rien. Magnifique réponse! mais qui condamne toute personne qui vit dans le désœuvrement.

Que de belles pensées qu'on étouffe, & qui viendroient à éclorre, si l'on avoit la méthode de travailler! Que d'utiles inventions qui naîtroient à chaque instant, si l'on avoit le courage de supporter la satigue, &

d'étudier! Ce n'est qu'à force de sueurs que le monde peut se persectionner, & ce n'est qu'à force d'application que nous pourrons éviter les dégoûts d'une vie languissante & monotone. Rien n'engendre plus l'ennui que la volupté, parce que les joyes terrestres ne fauroient faire notre bonheur. Cette mélancolie, si commune dans le siecle où nous fommes, & que nous pouvons même appeller un mal à la mode, ne vient que de notre extrême ardeur pour le plaifir. La fatisfaction est la récompense d'une vie pleine, & non le fruit de la dissipation & de l'oisiveté. Le corps ne fe trouve jamais mieux que lorsqu'il a travaillé, & l'esprit plus serein que lorsqu'il s'est élevé.

. io..ū. i..b ai

## CHAPITRE XIL

#### De la Liberté.

Oute ame qui s'éleve, est véritablement libre. Ce n'est que dans la dépendance des fens, & dans l'affujettissement aux passions, que se rencontre l'ésclavage; mais nous rejettons notre propre liberté, pour nous en former un fantôme. Il semble que la seule constitution des Gouvernements doive déterminer notre bonheur. Les uns vantent les Monarchies, les autres les Républiques, comme la domination la plus heureuse; & il n'y a prefque personne qui sache disposer de son cœur, de maniere à se trouver libre dans tous les Pays. C'est ainsi que les choses exterieures agissent plus sortement sur nous, que notre ame même. Si chaque homme pensoit qu'il a une

fouveraineté en propre, que toutes les révolutions ne fauroient lui ravir, & qu'il peut exercer à chaque instant, il se croiroit indépendant, même au milieu du Desponsine.

Que peut en effet la rigueur des Loix, contre un cœur plein de Religion & de probité? Que peuvent des murs, contre un esprit qui pénetre audelà des cieux? Que peuvent des fers contre la pensée, qui dans un clin d'œil se promene d'un pole à l'autre? Que peut la mort même, contre une substance spirituelle qui ne sauroit périr? Ce point de vue fixe un Philosophe, & le rend aussi heureux chez les Nations barbares, que chez les Peuples policés; au milieu des déserts, comme au milieu des Villes; dans les Cloîtres, comme dans les Cours. Notre ame, n'ayant rien de corporel, cherche continuellement à se dégager des objets terrestres; & lersqu'on l'y assujettit,

jettit, on perd sa liberté. Cette seule réflexion suffit pour nous faire envisager autant de captifs, chez tous ces hommes qui nous éblouissent par leurs richesses & par leurs honneurs. Combien de Courtisans dont le bonheur dépend d'un geste ou d'un regard, & qui ne connoissent de félicité que le bon-acqueil d'un Grand, & guelquefois même de son Serviteur! Quelle honte pour l'humanité, de la réduire à de pareilles miseres! Notré ame ne doit-elle pas souffrir de se voir l'esclave de tant de puérilités, & n'est-ce pas prostituer d'une maniere indigne son immortalité?

Nous dépendons du monde, nous dépendons de la fortune, nous dépendons enfin, & de la moindre goutte de sang qui circule dans notre propre corps, & du moindre sentiment d'estime ou de mépris qu'on nous témoigne; de maniere

quetout ce qui nous environne, forme autant de liens qui nous tyrannisent. If n'y a que l'ame dans sa grandeur qui puisse se débarrasser de nos chaînes, les fecouer, les rompre, & s'envoler: iln'y a qu'elle qui puisse nous rendre insensibles aux rapports, aux calomnies, & nous persuader qu'on ne verra jamais le vrai mérite sans ennemis : il n'y a qu'elle qui nons place au-desfus de tous les Grands de la terre, & qui nous préfente leur magnificence & leur orgue! comme une véritable humiliation: il n'y qu'elle qui diminue, ou plutôt qui anéantit aux yeux du corps, le monde & ses adorateurs. L'enfance, ce remps où nous vivons emmaillorés fans force & sans vertu, n'est que le prélude de cette malheureuse caprivité qui nous as sujentit ordinairement jusqu'au tombeau. Le Philosophe est esclave de ses fystêmes, le Poëre de ses rimes, le vo-Auptueux de fes amours, l'ambitioux de

fe fortune, le Héras de la réputition e le Joueur de son avarice, le Bel-esprin de ses pandones, le Petit-Maire, de sa futilité. On seleme potentes golfschar que passon qui nous domine la tourn nen situance pas moins tympilés.

Ces révoltes de la chair qui nous humilient, ces sensations qui nous tiraillent, ces bienféances de Société qui noue accablent, fant, antant de poids qui nous courbent vers la terre, scapi nous empêchent de prendre l'esse, Si l'Evangile nous contraignoit à snivre les ulages du monde, c'elt-à-dire , à faire de la muit le jour, & à perdre tout notre temps en vilites, Spechales, jeuxi Styrepas, mous regarderions la Religion comme le joug le plus infuppormble. Il n'y a point d'heure où nous ne ressentions cette dépendance univerfelle, qui nous attache attiplus petic objet; & il n'y a pas jusqu'au moindre. bijou, qui né nous tende esclaves de sa

possession d'une maniere étrange. Nous sentons cette vérité toutes les sois que nous nous appercevons avoir perdu la moindre bagatelle; car alors un seitrement de cœur sailt motre respiration, & nous jette dans les plus cruelles allarmes.

La liberté qui se change en servitude lorsqu'on la gêne, & qui dégénere en libertinige loriqu'on lui donne trop d'effor, exige un honnête milieu. Elle nous montre les charates dans un cœur Chrétien, & ses désordres dans une ame irréligieuse. Lci, c'est un sanctuaire dont Dieu hil-même a pris possession; là, c'est un sojour de consusion dont la raifon a howeur. Les jeunes gens qui vivent sous la férule de leurs Parents & de leurs Maîtres, attendent la fin de leurs exercices & de leurs émdes comme leur délivrance; & ils ne quittent ce premier état, que pour passer dans le labyrinthe des passions, des affaires & des embarras. Nous allons de prisons en prisons, quand nous changeons de système de vie. Geux qui ne sont pas enchaînés par leurs ennemis, le sont par leurs amis; ceux qui ne sont pas esclaves de l'impiété, le sont souvent de la superstition. Le sein de nos meres nous offusque, le monde nous captive, & il n'y a que le tombeau qui nons dégage; car alors l'ame entre dans ses droits, jouit de Dieu, & devient parsaitement libre.

Ce n'est pas une liberté de faire le mal; Dieu est véritablement libre, & il ne peut pécher. Le mal dégrade l'ame, cause des remords, & nous abrutit. On ne goûte plus ses charmes de la vertu qui mettent le cœur à l'aise, & qui le rendent plus immense que l'Univers. Heureux qui ne tient à cette terre que par l'extrémité deses pieds, & qui, déja au-dessus de ce ciel matériel que nous voyons, goûte le plaisir de con-

## TOB LA GRANDEUR

verfer avec Dieu, & de ne dépendre que de lui seul! Mais quelle force pour arriver jusqu'à ce point de perfection! ce devroit ene l'ambition de tous les hommes, & à peine y en a-t-il deux où trois qui s'en occupent. On ne frouve d'ame libre que chez ce Laboureur, qui supporte son mal sans jamais imurimurer; chezice Savant, qui s'oubile hi meme, pour éconer la faine morale, or l'enfeigner, chez cet homme agonisant, qui, par la force de se desirs, jouit déjà de l'Éternité; chez ce Prilonnier, qui ne demande d'elargit lement que le Ciel; chez ce Souverain. qui frouve tout fon plain dans fonusvail & qui ne lapporte la couronne que dans l'espérance d'en avoir une éternelle; ou enfin chez ce Solitaire, qui fait en esprit le tour du monde. & qui en deplore la vanité.

Le Philosophe n'est occupe qu'à conper les liens qui Tattachent à la terre.

anjourd'hui il déracine un défaut, demain un autre. Il fait que plus nous voyons de personnes, & plus nome captivité s'augmente; que plus nous evons d'écus, & plus nous avons de syrans; que plus nous possedons de dignités, & plus nous sommes dépendants. Les Domestiques mêmes, mitiquement destinés pour nous servirnous maîtrisent à mesure qu'ils se mastiplient. 'Ce sont autant de regards dont il faut se défier, autant de langues qu'on doit redouter. Quelle chimere de penser ainsi, diront les gens du monde; mais quelle folie de ne pas pensez de la sorte, dit la raison!

L'homme est né pour avoir toujours son ame entre ses mains, & il l'abandonne à l'aventure, sans s'embarrasser ni si elle pense, ni si elle s'éleve, ni ensin si elle existe. Nous ne ressemblons plus qu'à ces insectes dont on a arraché le cœur, & qui palpitent encore. Le L 4

monde fait de nous tout ce qu'il vernais en nous laissant croire que c'est nous qui agissons. Il seroit cependant temps de nous restituer à Dieu, notre élément & notre vie, & de reprendre les droits d'un être raisonnable, que nous avons si étrangement profanés. Notre ame nous crie continuellement de secouer nos chaînes, & de nous débarrasser des voiles importuns qui nous offusquent: la vérité nous délivrera, si nous voulons l'entendre; & on ne l'écoute, qu'en saisant taire les passions.

On diroit que le monde se legue de siecle en siecle le déraisonnement & l'esclavage. Les Romains s'enchaînement par l'ambition, les Grecs par la volupté, les Philosophes par l'orgueil, les Conquérants par la cruauté. Tout devint assujettissement & tyrannie, sous les dehors d'une apparente liberté. Chacun se crut indépendant, au moment qu'il étoit entraîné par la force de

la pallion, & qu'il facrificit son ame la vengeance ou à l'amour. L'Univers ne hous office de toutes flars due des monuments de servitude, & il n'y a pas jusques stati les mandelées où l'on ne découvre combien les hommes fu-rent toujours sujets à la vanité. Escla ves des erreurs, des modes, des plaifirs, des richesses, de notre humeur; nous voilà dépeints au naturel, & dou dérivent tous nos chaggins, tous nos remords, toutes nos frivoltes: & voila ce qui durera tant que nous vivrons, si, par un effort digne de notre origine, mous ne pénétrons jusqu'au Ciel, m themains, or thanks theology & general Dien. on the Barren Build at the office reife, & rome in the reduce does un steries resided, sidei er en present ລີເທດໃນພາກໄດ້ເປັນໄຫວດີໃດເດັນ

# LA GRANDEUR

# CHAPLTRE XIII.

no'i ho seed **Das**a Kerrus, sa m

TEIt dans les attributs de Dieume me, ot dans leurs rapports avec notre ame, qu'on doit chercher les verrus. Elles sont des ruisseaux qui découlent de cette lource féconde, & qui s'étendent jusqu'au cœur. La vanité soulloit les vertus des Parens, la Religion purifie les nôtres. On ne celle d'être profane, que lorsqu'on agit en vue de l'Eternité. Alors on le sépare des objets terrestres, on se renserme en soi-même, on sent ses ténebres & fon vuide, & l'on se tourne vers Dieu-Le bruit importun des passions cesse peu à peu, le turnille des pensées s'appaise, & toute l'artie, réduite dans un filence profond, s'unit par une pente naturelle à l'Auteur de son existence &

de son immortalité. Ce sont ces précieux moments qui engendrent les vertus; de même que les rayons du soleil, rassemblés sur un verre, produifent une chaleur des plus fortes & desplus efficaces.

Il y en a qui s'imaginent, & für tout dans ce malheureux fiecle où l'on veux tout ramener à la nature, que les vertus ne sont qu'une douce sensation, ou le fruit du tempérament, ou enfin le charme d'une imagination échauffée; tandis qu'on ne peut les envisager que comme un retour de l'ame vers Dieu, dont les plus simples se sentent capables, & qui est compatible avec tous les devoirs de notre état mortel. Lorsque l'esprit s'éleve vers l'éternelle Vérité, le cœur se dégage, non-seulement des affections grossieres, mais des pasfions les plus raffinées. Toutes les sectes eurent quelqu'idée de cet état; mais ils le défiguroient par un mélange

I 6

monstrueux de dogmes & d'erreurs: il n'y avoir que la Révélation qui dût mettre les choses dans l'ordre, & produire des vertus réelles. On n'est sage qu'aux yeux du monde, lorsqu'on ne résorme point ses desirs, & qu'on ne renonce pas à soi-même.

Quelle chose merveilleuse que la vertu! Elle plaît jusques dans un ennemi, dit Cicéron. L'homme qui la possede, & qui en fait le trésor de son cœur, ne craint que Dieu; & toujours également juste, également humble, également raisonnable, il n'a point de moment qui détruise en secret ce qu'il annonce en public. Il pourroit avoir une maison de crystal, être lui-même transparent, qu'on ne découvriroit aucun de ces défauts qui alterent la Religion ou la probité. Les affections des vrais Chrétiens sont bien différentes de celles du monde. Les mouvements de leur cœur tendent à Dieu avec une rapidité si violente, qu'ils entraînent avec eux tout ce qu'ils atteignent; comme les grands fleuves, lorsqu'ils se débordent, déracinent les arbres, & les emportent jusques dans la mer.

Nous connoissons des hommes téméraires, qui publient de toutes parts dans des écrits impies que nous n'avons pas besoin de la Religion pour être réellement vertueux; mais je ne veux que leur seul exemple, pour les convaincre du contraire. Qu'on examine en effet les actions de ces prétendus Héros, & qu'on analyse toute leur vie; l'on trouvera des vices qui font horreur, & l'on verra que l'humanité même devient méconnoissable entre leurs mains. En vain ils affichent les beaux sentiments, leur cœur les trahit; de sorte que leurs vices qui percent de toutes parts, servent au triomphe de la Religion d'une maniere éclarante, Qu'il est glorieux pour le Christianisme, de voir que ceux qui le déchirent sont capables des plus grands excès! & cela doit être; car quel frein pourroit retenir des hommes qui s'imaginent que tout meurt avec nous, & qui bravent les foudres du Ciel même?

Foibles mortels que nous fommes, nous ne voyons, ni ne pouvons voir l'essence de Dieu, ni ses persections dans leur immensité; mais nous en déconvrons une image vivante dans nos vertus, qui, selon la remarque de saint Augustin, sont les dons du Créateur, & des rapports intimes entre lui & nous. Ce n'est, je l'avoue, qu'une perception infiniment petite de l'infiniment grand; mais c'en est une trèsréelle, & qui suffit pour nous donner une idée sublime du souverain Etre. Si l'homme en effet, qui n'est qu'un atomé en comparaison de la Divinité, peut s'élever jusqu'au point de posséder des vertus éminentes & dignes de toute admiration, que sera cette Sagesse éternelle, qui sait tout, & qui peut tout?

La continuelle distraction de nousmêmes nous empêche d'êmevermeux; car si nous avions som de nous examiner, nous aurions horreur du vuide qui le trouve entre notre cœur, & nous ne penserions qu'à le remplir d'une maniere utile. Ce Moi qui nous est sicher, dit le célebre Fénélon, n'est en quelque forte qu'une parcelle qui veut être un tout, & s'ériger en fausse divinité. Il faut renverser l'idole, pour la réduire à sa petite place. Dès qu'on aura fait cette opération, tout l'édifice s'élevera comme de lui-même, & la Religion fe trouvera toute développée dans notre cœur. La grandeur d'ame est le véritable regne des vertus. Il n'y a que lorfqu'on rampe, qu'on fe laisse dominer par l'amour propre, ou par l'intérêt: car il seroit ridicule de s'imaginer que l'orgueil nous éleve. Rien ne nous degrade plus que ce vice honteux, qui annonce toujours un petitesprit, ou de petits sentiments. Aussi ne le voyons-nous exercer son empire que sur ces demi-hommes qui ont une fausse idée de la grandeur, & qui oublient leur ame immortelle, pour s'attacher à quel-qu'ombre de gloire dont l'éclat finit aussi rapidement qu'il a commencé.

Si l'on connoissoit les charmes de la vertu, c'est-à-dire, si l'on se plaçoit audessus des choses terrestres, on préséreroit un acte de générosité à la possession de tous les biens, & l'on aimeroit mieux perdre toutes les dignités, que de mépriser le moindre de ses freres. Laissons leur sot orgueil, & croire élévation de cœur ce qui n'est qu'une miserable ensure nous savons que Dieu déteste les superbes, & qu'il n'ya point de créature plus vise & plus malheureuse que celle qui encourt la baine du

fouverain Etre; nous savons qu'ayant la raison en partage, il nous est plus ridicule de nous enorgueillir, qu'au ver de terre de se regimber.

Les faveurs du monde sont incommodes, ou dangereuses; & cependant on les préfere communément aux vertus. Ces miseres naissent de l'idée qu'on nous donne, dès notre enfance, des richesses & des honneurs. On les fair, pour ainsi dire, entrer dans notre cœur par les oreilles & par les yeux, tandis qu'on nous peint la vertu comme quelque chose d'austere, & uniquement destiné pour les Cloîtres. On ne nous accountime, ni à mettre notre corps d'intelligence avec notre raison, ni à commander à l'appetit, ni au sommeil. Les sensations parlent, & l'ame se tait. Les fables s'enseignent, & les vérités disparoissent, & nous connoissons les divertissements avant d'avoir entendu dire un mot de l'étude & des

travaux. Il faut donc que l'élévation supplée à l'éducation, & que nous cherchians, en nous-mêmes ce que nous n'avons pas trouvé dans nos Maîtres. L'Ame est notre meilleur Précepteur; & comme organe de la Divinité, elle nous inspire des sentiments & des idées qui nous spiritualisent & nous exaltent. Je voudrois que la vertu, le seul méfor que nous devons rechercher, nous fit présentée avant tous les Livres, & qu'on s'efforent de nous l'inculquer, faôt que nous avons le premier ulage de raifon. La Sciences ne foot pas triles à cour le monde; les Arts ne sont pas l'émde d'un chacan : mais la vera appartient, pour sinsi dire, au genre humain, & il doit, en quelque sorte, la fucer avec le lait. Les Parens, plus attentifs que nous sur cet article, ne recommandent que la pratique des vertus, comme cela fe voit dans le Traité des devoirs de soi-même, par le

célebre Murc-Aurele. Ils savoient qu'on est riche & grand lorsqu'on possede la sugesse, & que tous les times du monde une valent pas celui d'homme vertueux.

Qu'il est beau de détruire tout l'homme extérieur, d'aimer Dieu plus que nous, & de ne nousaimer que pour lui! H n'y a que la vraie vertu qui nous fasse regarder cene vie comme une nuitobscure, dont tous les plaisirs ne sont que des longes paffagers, & rous les manie Tes dégoûrs falutaires; il n'y a qu'elle qui nous engage à aimer notre prochain du fond du ceur, & qui nous Tende ememis des rapports, des ans difances, & des calonines; il n'y a qu'elle qui nous applique utilement an travail, qui nous communique une joye solide & toujours uniforme, done les mondeins n'ont pas la moindee idée; il n'y a qu'elle qui nous répete que bientôt il ne restera plus dans cet Univers l'ombre même de nome enf

tence, & que notre esprit ira bientôt, seul & sans appui, se présenter au tribunal de Dieu même; il n'y a qu'elle qui dérobe à nos yeux le clinquant de ce siecle, & qui nous fasse entrevoir le goussire immense de l'Erernité. La vertu est donc notre meilleure amie, & il n'y a rien que nous ne devions tenter pour entrer dans sa considence.

Mais c'est sur le Trône qu'il faut voir briller les vertus, lorsque la Providence, pour nous consoler & pour nous instruire, permet qu'elles y montent. Spectacle ravissant, spectacle unique, spectacle que nous voyons, & qui durera long temps si les desirs de l'Univers sont exaucés! Que tous nos regards se portent vers cet objet; & nous appercevrons une ame généreuse & magnanime, qui grande par ses sentiments, par sa Religion, & par l'étendue de sa Monarchie, jouit d'une triple

Souveraineté, que ni les Trajan, ni les Titus, n'ont pas eu le bonheur de posféder. Il faut des vertus chrétiennes, & les vertus les plus épurées, pour ren gner avec tant de gloire, & avec fant de solidité. Que sur la sagesse de ces anciens Monarques fi célebres dans les histoires? La raison n'y découvre qu'un vernis qui coloroit des cadavres dont la vérité avoit horreur. Notre Religion, bien différente du Paganisme, veut que l'intérieur réponde à l'extérieur, & que ni les pensées, ni les defirs, ne démentent les démarches & les actions. Heureuse harmonie, qui unit l'homme à la divinité de la maniere la plus intime & la plus sublime.

Les vertus, si je pouvois les peindre, parostroient les délices de l'ame, & son plus beau triomphe : on ne trouve que dans leur pratique cette grandeur & cette satisfaction qui doivent saire l'objet de nos recherches.

Suivons par-toutles bommes vertugue dans leurs promenades, dans leurs locures, dans leura penficatidans leura affaires a dans le démil de leurs mailages. ils fe wanquillifent, ils esperent i ils jouissent, & leur vie se spasse dans la plus heureuse sécurité. Ni la faim, ni la maladie, ni les accidents, ni la mort, ne peuvent les fépaner de Dieu, l'objet de leur amour. Tout inspire, & tout entretient la vertu chez le Sage; il la rencontre jusques dans la complaisanv ce, & jusques dans l'ennui. On peur dire que la Providence, en nous créant libres, a multiplié de toutes parte les moyens de mériter il mais nous négligeons ces secours, pour courir à notre perte. Nous ignorons que la paix d'une bonne conscience est le seul plaisir. qui puisse contentes un Estregasonnables e Il y a des verms éclatantes, & des vertus doméstiques; de les unes de les antics, également respectables, acquie,

rent une nouvelle force à mesure que l'ame s'éleve. Alors on devient inaccessible au dégoût; alors, au-dessus de la fortune & de ses caprices, on est sa fortune à foi-même; alors, au-deffus de l'ambition, on n'a que celle d'êrre heureux; alors, au-dessus des tonnerres, on ne craint pas plus la foudre que la mort. La mer est l'image des grandes ames; quelqu'agitées qu'elles paroissent, leur fond est toujours tranquille. Il y a fi long-temps que nous rasons la terre, qu'il faut enfin s'élancer au-delà de ses vapeurs. Bien des esprits n'ont été corrompus, que pour avoir respiré pendant quelque temps les exhalaisons terrestres.

Ce ne sont ni les Aréopages, ni les Académies, qui nous rendront vertueux. En vain l'homme plante & arrose, si Dieu ne donne l'accroissement. Les sciences ensient le cour, de maniere qu'on seroit une ample énumération de ceux que les connoissances humaines ont perdus; mais les vertus, toujours douces, toujours modestes, n'inspirent qu'une grandeur & une dignité analogues à l'excellence de notre ame. Aussin'y a-t-il de Philosophes dans l'Univers que ceux qui sont vertueux. Toute étude qui n'a pas la vertu pour objet, & tout héroisme qui ne l'a point pour base, n'ont que l'éclat du strass.

Les hommes vertueux, dit un Ancien, sont plus sages, même en dormant, que les sensuels dans leurs meilleurs moments. Le monde est autant occupé la nuit que le jour des Spectacles, des Bals, & de ses amours. Toute son imagination ne cesse de se promener sur ces sortes d'objets; le trompeur est artificieux, même pendant son sommeil, ainsi que le lâche est poltron: les habitudes subsistent. L'innocence, au contraire, si ce n'est par hazard, ne rêve rien que de tranquille & de décent, parce que la nuit est ordinairement

dinairement la représentation du jour.

Descendons en esprit dans le cœur du juste, déchirons ces voiles importuns qui nous dérobent la vue de cet inestimable sanctuaire. Quel ordre! quels tréfors! quelles merveilles! Là tout est grand, parce que tout est vrai; là tout est immense, parce que tout tend à l'Eternité. L'amour de Dieu, l'amour du prochain, s'y échauffent, s'y enflamment, & consument la cupidité. Nulles craintes, nulles inquiétudes, nuls foupçons. On y fait que l'Afrique n'est pas plus loin du Ciel que l'Europe, & l'on se trouve bien dans tous les Pays; on y sent que cet Univers doit disparoître, & l'on soupire après les biens immortels; on y connoît qu'il n'y a que Dieu qui puisse consoler, & l'on s'attache à lui d'une maniere imperturbable; on y éprouve un calme & une joye que toutes les fortunes ne peuvent procurer.

### CHAPITRE XIV.

### Des Défauts.

Es imperfections, appanage de no-L'a imperie cuone a la contrepoids de l'orgaeil, ont leur utilité. La Providence, qui tire du bien du mal même, se serr de nos foiblesses pour nous rappeller à l'Etre fouverainement parfait, & pour nous relever. Chaque défaut dont nous nous appercevons, devient une leçon qui nous avertit que nous fommes limités, & que notre ame se trouve dans un vase entiérement fragile. D'ailleurs, cette multitude d'imperfections qui circulent dans l'Univers, & qui sont les ombres du tableau, nous fournissent l'occasion d'exercer la charité. On sent qu'on doit pardonner aux autres, pour qu'ils nous pardonnent; & que la Société

n'est qu'un commerce de parience, où il faut nécessairement souffrir.

La Philosophie Paienne se vantoir d'être sans désauts, & la Philosophie Chrétienne publie que tous les hommes en ont plus ou moins. Cet aveu, tout humiliant qu'il paroît, annonce de la grandeur, parce qu'il détruit la préfomption. L'homme est également fou lorsqu'il se croit une bête ou un Dieu; & cependant ces deux extrémités si différentes partageoient, pour ainsi dire, l'Univers, lorsque la Religion vint faire connoître cette double absurdité dont la raison se rioit, mais qu'elle n'avoit pas assez de force pour détruire. L'ame a donc repris ses droits en rentrant à sa place, c'est-à-dire, en se reconnoissant pour simple image de la Divinité, mais pour une substance purement spirituelle. En vain on a voulu répandre des nuages sur cette vérité; ces tentatives n'ont servi qu'à couvrir de ridicules ceux qui avoient osé l'entreprendre. La raison se sera toujours distinguer de l'instinct des animaux, & elle agira contre elle-même, si jamais elle est afsez téméraire pour se dire matérielle.

Les défauts qui nous défigurent ne s'accroissent que parce que notre ame ne s'exalte pas; cela est si vrai, que, lorsque nous voulons caractériser un homme fans vertus & dominé par ses pallions, nous disons qu'il n'a point d'élévation. Les études ainsi que les affaires, la Religion ainsi que la politique, exigent qu'on ne rampe jamais. L'amitié n'est qu'intérêt, la charité qu'une compassion humaine, la vérité qu'un art, la politesse qu'une contrainte, la piété qu'une routine, chez les personnes qui ne s'élevent pas au-dessus d'elles-mêmes. Il y a un sceau de grandeur qui doit s'imprimer sur toutes les actions d'un être raisonnable; autrement on marche terre à terre, & l'on

vit confondu avec les insectes. La Nature ne nous a pas donné des alles, parce que notré esprit, capable de prendre l'essor, peut voler au delà de ce monde terrestre.

Je ne prétends pas, malgré cela, qu'on puisse devenir parfait. Chaque homme est faillible, dit l'Ecriture; & si l'un a les qualités d'esprit en partage, il n'a pas ordinairement celles du cœur; ou s'il brille du côté de la mémoire, il manque de jugement. On ne trouveni homme, ni ouvrage, qui n'ait un enidroir ténébreux, parce que nous ne - Commes que les débris d'un monde défiguré par le péché. Cette amémême que nous devons élever. & qui doit nous corriger de nos vices, est sujette à l'erreur & à la vanité : c'est pourquoi l'Apôtre dir clairement, que toute créature enfante & gémit jusqu'au grand jour du Seigneur, qui remettra tout à fa place. Nous avons nos écliples comme la lune, nos brouillards ainsi que l'air, nos tempêtes ainsi que la mer. Nous sentons continuellement deux volontés en nous-mêmes qui disputent, qui combattent, & qui introduisent une espese d'anarchie au fond de notre occur, si nous n'avons soin de faire intervenir la raison, & de l'écouter.

Il n'y a point d'Histoire aussi longue que celle de nos égarements. Tantôt noure trop grande lenteur. & tamôt notre extrême vivacité; tantôt notre excessive basselle, & tentôt notre oraueil immodéré, donnent des scenessi cruelles, ou figidicules, que les Tragédies & les Comédies n'en font qu'une foible représentation. On peut même dire que la Société toute entiere n'est qu'un assemblage de passions & de défauts, qui se heurtent, iqui s'acccochent, & qui engendrent la mésintelligence & la jalousie. Combien l'intérêt ne fait-il pas éclorre des vices combien notre

humeur ne produit-elle pas d'impatiences & d'inquiétudes! combien notre rempérament n'excite-t-il pas d'antipathies & de dégoûts! Tout contribue à nous mettre mal avec nous-mêmes & avec les autres, tout nous souleve contre nos propres devoirs.

L'Ouvrier qui apperçoit des défecmosités dans son ouvrage, les corrigé autant qu'il peut; & nous, moins jaloux de la gloire de notre humanité qu'un Peintre ne l'est de son tableau, ou qu'un Horloger de famontre, nous laissons subfister nos défauts, & même s'accroître, fans le moindre effort pour les réformer. Il femble qu'il nous eft honorable d'avoir des imperfections, & qu'il vaut beaucoup mieux être fans vertus que sans richesses. Nous ne desirons que ce qu'il y a de plus parfait en Sculpture comme en Architecture; nous ne voyons avec plaisir un parterre, qu'autant que l'ordre y regne; K 4

nous ne supportons un repas, qu'autant que la symmétrie s'y observe; & nous sommes nous-mêmes un spectacle d'horreur & de consusion. C'est une preuve que nous ne vivons point en nous, mais dans tous les objets qui sont hors de nous. Notre ame, par l'abus que nous en faisons, est moins une substance spirituelle qu'une odeur, qu'une couleur, qu'une saveur, qu'un son, puisque, toujours enchantés de la matiere, nous ne pensons qu'à voir, qu'à sentir, qu'à goûter.

J'ose évoquer ici l'ame, comme on évoque les ombres des morts, & la supplier d'apparoître au milieu de ces miseres, pour qu'elle vienne nous reprendre & nous effrayer sur l'état léthargique dans lequel nous languissons. Absorberons-nous donc notre être pensant, & ne laisserons-nous exister que notre misérable corps? Ehl depuis quand, lui qui n'est que l'escle-

ve, aura-t-il droit d'en imposer au Mastre, & de le gouverner? Il n'y a qu'un effort sur nous-mémés, c'est-à-dire, une véritable élévation, qui puisse nous réhabiliter, & faire revivre ce bel ordre que nous avons interrompu. L'ame exaltée remet tout à sa place, & elle employe jusqu'aux impersections mêmes pour nous persectionner.

La jeunesse, lorsqu'il s'agit de défauts, se présente la première à l'idée,
parce qu'il saut convenir que l'ignorance & l'indocilité causent plus de vices que tous les autres désordres. On
fait le mal comme le bien, & l'on ne
veut pas se persuader qu'il est mal,
lorsqu'on n'écoute que sei. Je n'ai guères vu de jeunes gens, qui n'eussent la
présomption de se croire parfaits. Ce
n'est pas un petit ouvrage que de détruire un pareil orgueil; mais il faut
plus de patience que de raisonnement,
pour en venir à bout.

K 5

Il n'y a rien de plus épuré que l'ame qui s'éleye, & en même-temps rien de plus compatifiant à l'égard des imperfestions d'autrui. Quand on se trouve à la source de la vérité, on apprend à pe juger que selon la raison, & elle nous dit que pous devons supporter les défauts les uns des autres. Loin d'ici ces hommes atrabilaires, qui, presant leur mauvaise humeur pour le vraje Religion, maudissent impitoyablement quiconque a des vices! La charité, qui a la douceur de la colombe, comme elle en a les ailes, ne nous éleve que pour nous enseigner la pazience & l'amour du Prochain. Le Légisseur suprême, notre modele & notre maître, annonce à tout le monde qu'il n'est venu qu'à dessein de sauver les pécheurs, & l'on voit de toutes parts qu'il écoute, qu'il exauce, qu'il pardonne. Il faut que nous foyons bien pervers, on bien ridicules, finous

me voulons pas fouffrir ce qu'il a toléré.

On a toujours dit que les fautes de fragilité devroient être excusées plus que tout autre vice. Mais on doit distinguer celles qu'on excite, de celles qui naissent par occasion. Ce n'est plus la foiblesse humaine qui agit chez une personne dont tous les sens ne recherchent que le danger; mais une corruption réfléchie. Il faut que les imperfections foient, pour sinfi dire, incorporées avec nous-mêmes, paique malgré les nourrices qui nous châtient dès notre premiere enfance, malgré les Maîtres qui nous instruisent dans notre jeunesse, malgré les parents qui nous menacent sans cesse, malgré les regards d'un monde fatyrique qui ne cherche qu'à nous décrier, malgré l'intérêt que nous avons de nous faire une bonne réputation, enfin, malgré les anathêmes que la Religion prononce contre ceux qui n'observent pas

la Loi, nous demeurons furchargés de vices & d'erreurs. Il est vrai que tous ees avertissements sont pour l'ordinaire à pure perte, si l'ame ne prend son essor. Elle voit beaucoup mieux par elle-même que par les yeux d'autrui, quoiqu'il soit essentiel de prendre des conseils, & de fixer les bons exemples.

. On fe dépouilleroit de la plupart des défauts, si l'on avoir de la douceur dans le caractere; mais je ne sais comment & pourquoi toute douceur passe aujourd'hui pour fadeur, de sorte qu'on affecte de paroître difficile & hautain. Il n'y a de l'âpreté dans notre humeur, de la division dans nos familles, de la hauteur dans notre maniere d'agir, que parce que nous n'avons ni clémence, ni docilité. Cependant nous admirons, avec une espece d'enthousiasme les Souverains qui ont de la bonté, & nous affectons de publier que si nous avions un Royaume à gouverner, nous serions

gré. Mais en cela nous nous abusons: car quelle apparence que, difficiles comme nous le sommes à l'égard de nos Domestiques, nous devintions bons tout-à-coup envers des Sujets? L'homme se retrouve toujours, & plus que jamais à son désavantage, s'il parvient à de grands honneurs. C'est ordinairement un coup de soleil qui tourne la tête.

On a long-temps disputé si la semme avoit plus d'impersections que l'homme, parce qu'on n'a pas voulu penser que l'ame n'ayant point de sexe, les désauts étoient à-peu-près les mêmes. Cependant, lorsque les semmes triomphent de leur soiblesse, elles prennent un vol plus sublime, parce qu'elles sont plus d'efforts. Chaque siecle nous en offre des exemples mémorables, au point qu'on voit souvent l'Héroine effacer le Héros. Il n'y eut que sous la

## 230 LAGRANDEUR

vertueufe Débora, que le Peuple de Dieu ne s'abandonna poient à l'Idolâtrie. Les femmes, naturellement douces & compatifiantes, perfuadent plutôt le respect & l'obéissance, que les hommes par la force. D'ailleurs les grandes études nuisent quelquesois au bon sens, & mettent de la consusion dans nos idées, tandis que le sexe, plus attentif à n'écouter que la simple raison, est plus capable des grandes choses.



## CHAPITRE XV.

## De la Prospérité.

Exaltation aux Dignités n'est surement pas celle de l'ame, à moins qu'on n'ait le courage de les mépriser, & de gémir bien sincérement sur les obligations qu'elles imposent. Mais nous nous dépouillons de notre propre immortalité, pour en revêtir des honneurs tout-à-fait périssables. Combien d'hommes, tyrannisés par l'ambition, sacrifient leur réputation, leur repos, leur ame, dans l'espérance de jouir d'une considération arbitraire, & de posséder quelques rentes de plus! La fortune a beau demeurer tonjours incertaine, le cercueil toujours ouvert; on accumule, comme si les revers ou la mort étoient simplement un songe qui ne se réalisat jamais. On ne pense

pas que c'est Dieu qui distribue les rechesses & les dignités, & que très souvent il nous punit d'une maniere terrible en nous les accordant. J'ai vu, dit le Prophete, l'impie élevé comme le cedre du Liban; je n'ai fait que pasfer, & il n'étoit déja plus.

Si le monde, toujours ingénieux à farder les objets, n'avoit pas répandu fur les emplois un certain vernis de magnificence & de grandeur, perfonne fans doute n'eût voulu les accepter: mais les yeux éblouis par des pompes, des hommages & des décorations, ont entraîné l'ame; & l'on a confenti à devenir le serviteur de ses freres, pourvu qu'on fût appellé leur Maître. Cependant que de foins & d'embarras dans le sein de la prospérité! On y dépend de mille personnes, qui suivent, qui épient, qui obsedent, & qui ne laissent ni le pouvoir, ni le vouloir, de faire ce qu'on defire à leur insçu; on y doit

faire des actes de représentation, qui assujettissent jusqu'au visage & jusqu'aux regards; on y essaye de tous les plaifirs, & après les avoir tous uses, on se dévore, en quelque sorte, soi-même; on y entend du matin au foir des Courtisans qui ne rendent jamais la vérité, & qui déguisent jusqu'à leur physionomie; on y contracte l'habitude de devenir inhumain. & de n'accorder des graces qu'à la flatterie; on y puise un orgueil qui passe en nature, & qui se plaît à humilier; on s'y fait une dévotion toute Pharifarque, qui laisse l'est prit sans lumiere, & le cœur sans onc tion. Mais à quoi bon entrer dans ces détails! L'anathême prononcé contre les riches par le Sauveur lui-même. n'annonce-t-il pas affez les dangers de la prospérité?

Cependant quels vertiges chez tous les hommes, à l'aspect des biens & des honneurs! Ils voudroient que Saran vant

leur offrir la gloire du monde, & bientôt ils se prosterneroient. Le fils se souleve contre le pere, le frere contre la sœur, le mari contre l'épouse, fitôt qu'il s'agit d'intérêts. Nos démarches, nos procès, nos projets, nos travaux, & même nos songes, n'ont pour objet que la capidité. La terre n'est remplie que de personnes qui folligitent de la gloire & des tréfors; la mer n'est couverte que de voyageurs qui vont chercher formne; & jusques dans le Sanchuaire, il y a des profanes qui desirent la graisse de la terre, plutôt que la rosée du ciel.

Allons à la source de ces malheurs, & nous n'aurons pas de peine à découvrir que notre vie toute sensuelle en est la cause. Le Ciel doit sans doute disparoître, sitôt qu'on sait de l'Univers sa derniere sin, & l'ame s'ensevelit quand on ne chérit que la matiere. Oh! si nous étions bien convaincus des

vérités éternelles, que ni nos usages, ni nos desirs, ne sauroient jamais affoiblir, nous ne connoîtrions de prospérité que celle d'être bien avec Dieu, & nous rougirions d'employer ce nom pour désigner des fortunes d'un inftant. Mais comment le titre d'homme, ce titre qui annonce la digniré de nogre origine, le prix inestimable de notre immortalité, s'est-il perdu, tandis que des dénominations chimériques inous enchantent & nous en imposent! Comment avons nous oublié la réalité pour courir eprès l'ombre, & evensnous pu nous persuader qu'on étoit glus grand & plus heureux dans le Lein des richesses & des honneurs, choses qui nous sont absolument étrangeres, qu'en vivant avec nous mêmes! Comment la médiocrité, vantée dans tous les temps, & par tous les Sages, n'a-t-elle pas eu plus d'appas à nos yeux, que toutes ces dignités que nous

avouons pleines de foucis & d'embarras! Il a fallu que la fascination des sens ait été bien forte, & le langage du monde bien séducteur : autrement nous aurions préféré la jouissance de notre être à toutes les décorations & à tous les plaisirs, & nous n'irions pas nous dégrader par des intrigues & des bassesses, pour obtenir un rang, & peut-être un feul regard. La prospérité, telle que nous la concevons, est un spectacle pompeux qui met les hommes en oftentation, qui les rassalie de plaisirs, & qui leur mérire toures les distinctions & tous les éloges: mais la prospérité, telle que la · vérité la confidere, n'est qu'une ensure ou qu'un fantôme. Les Païens eux-mêmes en ont ainsi jugé, quoiqu'ils ne connussent de bonheur que la vanité. Ils fentoient que des décorations extérieures n'agrandissent point notre être, & qu'on reste le même individu sous

un habit de pierreries, que sous un sac. Il n'y a qu'une ignorance orgueilleuse, qui nous persuade que les honneurs s'identifient avec nous, & qu'ils nous rendent plus immenses & plus infinis. Cela se voit d'une maniere sensible dans un homme obscur, qui devient tout-à-coup Seigneur: il s'imagine avoir un nouveau corps, un nouveau sang, une nouvelle ame, & s'étendre beaucoup au-delà de ce qu'il étoit auparavant; ses regards en conséquence ne sort que des mépris, ses paroles que des ordres, ses manieres que des incivilités, ses révérences que des airs de protection. Ainsi cette ombre, qu'on appelle prospérité, ne change pas les personnes, mais les idées; & c'est une raison qui, jointe à beaucoup d'autres, doit nous faire redouter les richesses & les dignités.

Quels sont d'ailleurs les jugements de la plupart des hommes, lorsqu'ils

sont livrés à tout l'éblouissement des grandeurs? Je tremble de le dire. Leurs veux, tels que des microscopes, ne voyent plus les petitesses des Cours que comme des colosses; tous leurs sens n'estiment plus que ce qui les amuse; leurs passions ne se portent plus que vers des crimes ou des frivolités; leur esprit ne cherche plus que des ridicules pour en rire, ou des romans pour se gâter; leur cœur n'erre plus qu'à l'aventure, & ne se fixe en quelque sorte que sur des objets désentus par la Loi. Belles obligations que nous avons à la prospérité! Quel est le Philosophe Chrétien qui voudroit échanger sa candeur, sa raison & sa tranquillité, pour des miseres aussi déplorables? Ah! s'il étoit possible de feuilleter les replis d'une ame absorbée dans l'opulence & dans la grandeur du siecle, combien de foiblesses, d'inquiérudes & de chagrins, ne découvririonsnous pas! Nous regarderions les Princes comme les hommes les plus malheureux. Ils n'ont pas un instant dont ils puissent disposer, s'ils veulent remplir leurs devoirs; & ils deviennent l'objet de la censure publique, s'ils les transgressent.

Mais ne parlerons-nous que des dangers & des embarras de la prospérité? Ne trouverons-nous pas un moyen capable de nous y soutenir? Il n'y a point de Condition où l'on ne puisse se sanctifier. Plus les tentations sont violentes, plus l'ame doit faire d'efforts pour s'élever. Les grandeurs humaines deviennent masse, & n'ont plus de circulation, ni de jeu, lorsque la raison se subtilise & s'éleve; de même que notre fang s'appesantit, & ne coule plus avec la même fluidité, quand les esprits animaux s'évaporent. Séneque dit qu'il faut fe transporter au-dessus de la lune, pour jouir d'un temps serein; & heureuse-

ment notre ame peut nous conduire bien au-delà. Elle peut oublier l'empirée, laisser à l'écart l'Univers avec toutes ses dépendances, & ne voir qu'elle & Dieu. C'est ce dépouillement qui fait sa grandeur, parce qu'alors toute en elle-même, & tempour la Divinité, elle ne s'occupe que de ce qui est immortel. Si elle promene un regard sur les objets, c'est un rayon qui s'élance du sein du soleil, & qui vient reluire au milieu des nuages & des ombres. Le monde n'est qu'un tableau, mais travaillé par la main invisible & toute puissante qui a posé les fondements de la terre, & qui soutient la voûte des Cieux. Mais nous ne nous attachons qu'au coloris, sans considérer le magnifique dessein de l'Ouvrier, ni les grands traits qui en sont le chefd'œuvre; & nous ne voyons, dans toute l'étendue de l'Univers, que quelques foibles lueurs, que nous appellons

lons biens ou dignités. Nos préjugés, tel qu'un prisme, nous les représentent sous l'aspect des plus vives couleurs; & sitôt que l'ame donne un coup d'œil, ce qui nous sembloit azur, ou pourpre, n'offre plus qu'un fond rembruni, tout semblable à l'arene qu'on foule aux pieds.

Nos jugements, ainsi que nos idées, dépendent des différents coups d'œil. Ceux qui n'envisagent les Cours qu'à une certaine distance, y apperçoivent les plus grandes beautés; ceux qui s'en approchent, n'y découvrent qu'une simple toile, où des objets peints confusément & d'une maniere gigantesque étonnent & révoltent. Quand on connoît l'optique morale, on n'est pas émerveillé des honneurs de cette vie; bientôt on devine ce qu'ils valent, & l'on ne risque pas d'être ébloui. Mais oublions ce point de vue, pour contempler l'ame, lorsqu'elle décompose

& qu'elle analyse les pompes & les décorations qui nous séduisent. Alors elle ne trouve rien de solide dans les grandeurs, que le bon usage qu'on en fair. Alors les objets changent de face, le prestige finit; la Religion se substitue à la place de l'orgueil & de la sensualité; les Cours deviennent des Temples, où l'on adore continuellement le souverain Etre; & les prospérités, par la facilité qu'elles donnent à faire le bien, sont autant de degrés qui conduisent jusqu'au Trône de l'Éternel.

Que j'aime à me représenter un Souverain lui-même, qui, vivant au milieu de sa magnificence comme s'il n'y vivoit pas, ne trouve son espérance qu'en Dieu, sa consolation qu'à soulager les malheureux, son devoir qu'à prier, sa gloire qu'à s'humilier! Il n'est plus un centre qui veut s'attirer les adorations de l'Univers; mais une source biensailante, qui d'un côte réjaillit vers le

Ciel, & qui de l'autre coule en abondance pour le bonheur de l'humanité: il n'est plus une idole placée sur un piedestal érigé par l'orgueil; mais un être plein de raison & de vie, dont tous les regards & tous les gestes aninoncent la clémence & l'affabilité : il n'est plus un Tyran, ni un ravageur de Provinces, qui n'a de loi que son ambition & sa fureur; mais le Pere de la Patrie, qui chérit ses enfants, qui les porte dans son sein, & qui les défend contre les infultes de l'ennemi : il n'est plus un Monarque indifférent, qui oublie les services, & qui laisse ses Sujets. sans récompenses; mais le Protecteur de la vertu, qui cherche le mérite, qui -l'éleve, & qui, le souvenant des vivants & des morts, rend à chacun ce qui lui appartient : il n'est plus un Prince oisif & volupmeux, qui redoute le travail, & qui néglige l'éducation de La famille; mais le premier Précepteur

de ses fils, qui regarde leurs progrès dans la science & dans la piété comme le devoir le plus essentiel de l'Etat, & qui veut savoir les détails de leurs études & de leurs mœurs : il n'est plus un Despote, qui, pour sournir à ses santaisses, accable son Peuple d'impôts; mais un sage Dispensateur des biens, qui ne prend qu'avec discrétion, & qui sorme des établissements solides à la gloire des Sciences & des Arts,

C'est ainsi que la Religion rectifie les idées, épure les sentiments, & inspire une magnanimité que toutes les vertus prosanes ne sauroient imiter, une vraie grandeur sur tout ce qu'elle voit, ce qu'elle touche, & ce qu'elle fait. Il n'y a que le soussie empoisonné de l'orgueil & de la cupidité qui rend les hommes dangereux, & l'on ne peut s'en garantir, si l'ame ne se recueille toute en elle-même pour prendre l'essor; ainsi que nous voyons

les oiseaux se rétreoir en qualque sorte, & resserrer leurs ailes lorsqu'ils se disposent à voier. La prospérité des méchants n'est qu'un torrent qui fait du bruit, qui ravage, & qui va se perdre dans un goussre ténébreux; celle des bons est un seuve qui réjouit la vue, qui coule avec majesté, qui poste la sécondité, & qui va se résuir à l'im, mensité divine.

ditin Grand door la raison triomphe des fensist des passions, parce qu'on ignore qu'il est bien plus difficile de se soutenir dans la prospérité que dans l'adversité. Tout ce qu'on voit, tout ce qu'on entend tout ce qu'on goste, tout ce qu'on respira au milieu des Cours, provoque à la mollesse, au mensonge, à la vanité. Il n'y a pas un front qui ne se déride à l'aspect du Souverain, pas une parole qui ne soit assissantée de douceur, pas un geste dui

ne soit composé; de sorte qu'il ne voit jamais les choses dans leur naturel, & qu'il semble toujours assister à un Bal masqué. Que d'efforts d'esprit pour n'être pas dupe de pareilles illusions, · Et pour démêler la vérité à travers tant de voiles qui la dérobenr! Il faut le stire une Philosophie, dans un Pays que les Philosophes redoutent; entre tenir l'ordre, dans le sejour de la confusion; combattre les plaisirs; dans un endroit qui est leur empire; humilier les fens, sur le thésage de leur gloires méprifer les honneurs, au milieur de leur regne; pratiquer la Religion; dans mne terre où l'on s'en moque; ne s'atracher qu'à Dieu, dans un Royaume orbilieft peu commissa no possonat Tout cela nous force à conclure que

le véritable honneur ne se trouve que dans l'élévation de l'ame, & qu'il n'y a réellement de prospérité que celle de méditer les années éternelles, de mé-

priser la figure de ce monde, & de faire en soi-même un rempart contre les passions & les vanités. On adoptera ces réflexions sans beaucoup de peine, si l'on jette un coup d'œil sur la plupart des hommes qui possedent des dignités. Quelle petitesse d'esprit & de sentiments! Plus les décorations extérieures les mettent en honneur, plus leurs défauts les avilissent. Leurs lectures, ainsi que leurs conversations, ne se rapportent qu'à l'amour-propre : ils oublient le grand & le vrai, pour ne se repaître que de chimeres; & ils ont honte d'accueillir le mérite, comme si c'étoit un crime d'en avoir. Combien d'Artisans pleins d'honneur, qui ne changeroient pas leur maniere de penfer pour tout le faste & toute la grandeur mondaine! Les riches sont les Dieux de la terre en apparence, & ils n'ont pas le mérite d'être hommes; ils étalent leur magnificence avec oftentation, & ils n'ont pas une vertu à montrer; ils en imposent par leur fierté, & ils se font mépriser par leur mollesse & par leurs débauches.

N'est-il pas naturel, après ces réflexions, de desirer la médiocrité, comme l'état heureux qui nous met à l'abri des folies du fiecle & des horreurs de l'indigence? Les Grands, qui malheureusement n'en sauroient jouir, peuvent du moins s'en rapprocher, en gé missant, comme Esther, sur la nécessité qui les oblige à porter de magnifiques habits; en priant Dieu, comme Salomon, de les défendre de la vanité; en defirant, comme David, d'habiter les Tabernacles éternels; en observant la Loi, comme Judith, au milieu des ennemis du Seigneur. Le Souverain Etre ayant créé notre ame, c'est un sacrilege de la lui ravir, & de l'immoler aux maximes du monde qui n'enseigne que ce que l'Evangile proscrit. Il faut toufixe nos regards; & tous les honneurs de la terre ne sembleront plus qu'une peirsure en pastel, que le temps essace insemblement.

Si l'on connoissoit tous les rapports de l'ame avec Dien, si l'on savoit tout ce qu'elle peur, tout ce qu'elle est, & tout ce qu'elle sera, on auroit une espece de vénération pour foi-même, au point de s'estimer plus que toutes les. dignités imaginées par le caprice ou par l'orgueil. Saint Augustin, dans son magnifique Livre de l'Ame & de l'Efprit, ne craint point d'avancer que noussommes en quelque sorte autant de Dieux, & que notre nature est aussi excellente que celle des Anges mêmes. Quel éclat! quel beni point de vue! N'absorbat-il pas toute la splendeur de ce:fafte momentané: qui éblouit l'Univers? Notre ame, continue le même, Pere, estula Ciné même de Dien, où il

L٢

réfide, & oit il foitomplair, parce que les délices, felon l'Ecrime, font d'habiter avec les enfants des hommes.

Le mot prosperite veut dire bonheur, & il nous est impossible de l'atteindre, à moins que par un effor de l'esprit, digne de nome essence, nous ne mettions sous nos pieds les modes, les préjugés de les erreurs qui font époque. comme la verius en faifoit autrefois. Il y a un luxe pour les Sciences, ainfi que pour les mœurs, dont on ne se préserve qu'en se tenant toujours au-dessus de la vanité. L'orgaeil ne peut monter qu'à une certaine distance, parce qu'il n'est que l'ombre de la vraie grandeur ; mais l'ame, quand elle s'exalte, ne trouve point d'obstacles jusqu'à Dieu. Elle petre les vapeurs & le firmament même, pour aller se reposen dans le sein de cette lumiere immense que nous verrois un jour parfaitement, & dont neus n'entres voyone maintenant que quel que s'ucurs!

## CHAPITRE XVI.

De la vraie Grandeur.

l'Ci s'ouvre le théâtre de la Gran deur. Rien de plus admirable & de plus hérorque, que de puiser son courage dans le sein même des disgraces, & de revivre à chaque coup qui devroit donner la mort. Mais il n'appartient qu'au vrai Chrétien de mous offrir un pareil spectacle, lui dont la vertu réelle dislipe tous les fantômes d'héroisme. Combien de sortes d'adversités dans l'Univers; & quel petit nombre de personnes qui sachem les supporter! Accoutumés à n'estimer que ce qui éblonit, nous n'appercevons que de la misere & de la honte au milieu des événements les plus propres à épurer l'ame & à l'élever. En vain la Religion nous représente le vrai bonheur dans ceux qui pleurent & qui sont calomniés; nous rejettons cette image comme trop hideuse, & nous fixons les Cours où tout paroît captiver les yeux.

Cependant fi nous n'avons jamais éprouvé de revers, notre mérite, de l'aveu même de tous ceux qui chérifsent davantage les honneurs, n'a pas toute la solidité. Il faut la pierre de touche pour discerner l'or, le creust pour le purifier, le marteau pour le travailler. Le Ciel, comme un magnifique Palais, dont Dieu lui-même est l'Architecte, ne sera parfait que lorsque nous entrerons dans fa structure: mais de même que le ciseau doir railler les pierres & les polir, les affictions doivent réformer les défectuosités. Onse complaît en soi-même, lorsqu'on vit au milieu des plaisirs; mais on s'en détache, quand on palle par les tribularions. Les richesses nous séduisent, les

honneurs nous transportent, les amis nous intéressent; mais si ces liens viennent à se rompre, l'homme n'a plus que lui dont il puisse s'occuper. Il so retrouve après avoir tout perdu, & il sonde son cœur, il s'entretient avec fon ame, & s'éleve jusqu'à Dien. Ses fens ne font plus des Ministres infideles qui favorisent ses passions, son imagination n'est plus une source d'illufions qui le féduir, son corps ne lui donne plus de réponses de volupté: tont ce qui l'environne le persuade du néant de cette vie, & de la réalité de l'autre. C'est par cette raison que l'adversité sut toujours l'école de la Sagesse & de la Religion. Tous les Saints s'u formerent, de sorte qu'ils s'imposoient des austérités, lorsque le Ciel sembloit les épargner. Les larmes qu'on verse fur les calamités, deviennent un miroir où l'ame lit ses devoirs & se voit.

La Sagesse éternelle, qui sans doute

connaît le cœur de l'homme, puisqu'elle l'ai formé, ne nous persuade ni de rire, ni d'assister aux spectacles, ni de jouer, ni de nous enrichir; mais de ienoncer à nous-mêmes, & de porter continuellement notre croix. Il ne s'agit que de nousinterroger, pour en savoir les raisons. Personne n'ignore que les ris dissipent, que les Théâtres séduisent, que les jeux captivent, que les richesses endurcissent; tandis que l'àffiction nous rapproche de l'humanité. On est bien plus compatissant, lorsqu'on a semi les maux que les autres endurent: on se met à leur place. on leur procure les soulagements qu'on aux voulu recevoir. & l'on croit reviwe en cux quand on leur fait du bien! Le ciel n'est jamais plus serein, qu'après les orages; & nous ne fommes jamais plus affables & plus gracieux, qu'après avoir essuyé des revers. Les aribulations font d'abord exhaler touses nos plaintes, toutes nos impatiences; de forte que l'âcreté d'humeur le corrige, & qu'il ne reste que de la douceur. Ainsi, lorsque des liqueurs fermentent, les plus fortes fortent du vasse de s'échappent, tandis que les moins violentes demeurent sans aucune éruption.

Si nous remontions de siecle en sieele jusqu'au temps où Rome asservissois la rente , nous verrious que la splendeur de les Citoyens n'éclara jamais mieux que dans les adversiés. C'est alors que les foibles disparoissoient, & qu'on n'appercevoit que les Héros. Nous en dirons ausant de tous les Souverains qui éprouverent des mailheurs: leur amé, devenue plus courdgeuse par l'exercice de la douleur, se dégageoit des miseres humaines , & Mesouroir plus que la raison de le devoir. Onelles merveilles ne découvrei von pas sous le regne de ces Monas-

ques, qui ne conserverent leur Coutonne que par des combats, qui virent l'Univers conjuré pour leur ravir l'héritage de leurs Peres, & qui, au milieu de tous ces orages, ne laisserent échapper que des marques de rélignation & d'intrépidité? De tels Princes; n'en doutons pas, ont une magnanimité réelle, digne de toute admiration, & font ordinairement plus enclins que personne à la clémence & à la générofité. C'est une excellente école que l'infortune; & l'on est bien fublime, lorfque sans se plaindre, & sans pâlir, on en fait triompher.

Quelle grandear, que celle de Jobsus son famier; quelle foiblesse, que selle de Salomon sur son Trône! On voit sous coup, par cerénoeme contrale, la différence des honneurs et des lumiliations. Si nous ne considérons que le vernis du monde et la superficie buillante des Cours, l'enchantement se

saisit de nos esprits, & bientôt nous devenons enthousiastes; mais si nous levons cette premiere écorce, nous frémissons à l'aspect des vices & des miseres qui circulent dans leur sein. Le monde n'est qu'un catafalque érigé par nos passions, & qui, magnifiquement décoré au-dehors, ne renferme intérieurement qu'un misérable squélene Or l'adversité nous apprend à juger ainsi de tout ce qui nous séduit; & en nous arrachant au plaisir & à la joye, elle nous repouse vers nous-mêmes. où nous fommes obligés de vivre & de converser. La prospérité nous incorpore en quelque sorte avec tout ce qui nous est étranger; mais l'adversité nous dépouille de tout ce qui n'est point nous. Elle ne laise que notre ame, que nous formmes obligés d'interroger, & dont les réponses nous élevent vers Dieu. Ainsi la rosée remonte, lorsque la campagne, trop imbihée par les pluyes, n'est plus propre à la recevoir.

L'homme toujours ami du merveilleux, & conséquemment de l'illusion, agit comme si le monde étoit éternel, & comme si lui-même ne devoit jamais finir; jusqu'à ce qu'un revers le perfuade du néant des choses terrestres. On pense, lorsqu'on perd un emploi, qu'on peut également perdre tout son bien, ses amis, & sa santé; & cette pensée sorce à conclure qu'il n'y a rien de stable ici-bas, & qu'il nous faut absolument un autre bonheur que des richesses & des dignirés. L'ame, dont la simation naturelle est l'élévation, ne se trouve jamais mieux que dans le sein des disgraces : elle reprend alors tout fon empire, & elle voit avec joye les sens qu'elle méprise, dans le dénuement & dans l'abjection. Plus nous sommes pauvres à l'extérieur, & plus nous sommes riches intérieurement.

Les passions s'évanouissent à mesure que la raison se fortifie. Les pensées prement la place des plaisirs, la méditarion celle des entretiens; & bientôt Dieu, qu'on avoir oublié, se fait sentir comme l'Etre absolu, qui pardonne & qui punit, qui console & qui éprouve, qui exalte & qui humilie. La Religion n'eut jamais de plus fideles Disciples, que dans le temps des perfécutions. On sent, à la suite de ces réflexions. toute le lâcheté de ces personnes quine peuvent survivre à leurs malheurs, & qui so tuent. Il faut un sourage persenérant, pour supporter des revers; & il ne faut qu'une frénésse d'un moment pour le donner la mort, C'est, du sein de la patience de non des horreurs du délépoir, que nait la vipie magnanimité. L'ame qui sait soussitir shrétionnement, se revêt de la lumiere incorruptible, à mesure qu'elle se dépouille des biens & des honneurs. Si le Paganisme a cru qu'on pouvoit triompher de tous les malheurs; & fi Horace nous dépeint ceux qu'il croit justes, intrépides à la vue d'un écroulement tel que celui de l'Univers, que ne doiton pas espérer d'un courage formé par notre Religion? If fe nourrit des afflictions, & fans autres témoins qu'une conscience pure & éclairée, il n'attend sa récompense que du Ciel. Quand ou se voit dépouillé de ses biens, en butte a la contradiction des hommes, ou quand on sent la douleur courir de muscle en muscle décharner les membres, & Rulever les humeurs, il le fait une espece de révulsion qui absorbe le gour qu'on avoit pour le monde, & qui excite le desir de l'Eternité.

parmi les hommes, n'a droit de paroître que lorsqu'on souffre. Prenant alors un ton d'autorité, elle nous reproche notre amour pour la mollesse

& pour les plaisirs, & elle nous apprend qu'on ne peut compter, ni sur l'argent, ni sur le crédit, ni sur le grand nombre, ni sur les ressources de l'esprit, ni sur la force du tempérament; elle nous fait voir que tous ces étais sont toujours prêts à écrouler, & qu'il n'y a que Dieu, qu'on trouve au fond des abymes comme dans les prisons, qui doive être notre espérance & notre appui.

Il y a des personnes qui s'imaginent que le courage consiste dans l'insensibilité, & elles sont dans une étrange erreur. Plus on sent la grandeur de ses maux, plus il est magnanime d'en triompher: on n'admire pas la patience d'un malade qui tombe en léthargie. L'élévation de l'amé consiste à sentir les afflictions, mais à s'en faire un mérite auprès du Rémunérateur éternel. Qu'il est grand' d'unir en esprit ses tribulations à celles de tous les

Justes, de souffrir les douleurs les plus aigues, & d'agir comme si l'on étoit impassible; de se voir mourir tout-à-coup aux plaisirs & aux honneurs du monde, & de revivre avec plus de courage; de n'avoir plus qu'un corps au milieu de tant d'objets épars, & de l'oublier; de sermer les yeux à toute la vanité de l'Univers, & de n'envisager qu'une sélicité toute spirituelle & toute divine!

Il n'y a jamais que la furface du vrai Philosophe, qui puisse se restent des revers. Si par hazard son visage se ride, son ame conserve la même sérénité. On n'est ni indigent, ni abandonné, lorsqu'on peut appeller à soi des pensées, des desirs, former une conversation intérieure, & jouir enfin de soi-même. L'imagination nous éleve au-dessus de tous les honneurs, & elle renserme plus de richesses que l'Univers n'en contient. La mémoire nous

rappelle nos amis morts ou absents, & elle est le meilleur de tous les Livres; la volonté nous porte vers des objets immenses qui nous font oublier tout ce qui est limité; l'entendement se dédommage par des idées sublimes, de sous les Spechacles & de tous les Concerts: l'espérance, ce bien le plus cher, qui ne meurt jamais, & qui renaît du fein même des malheurs, s'arrache au Ciel. & nous rend indifférents tous les tréfors d'ici-bas. Telles sont les richesses que nous avons en nous, & dont l'homme le plus pauvre peut se fervir à chaque instant; richesses qu'on ne connoît pas dans la prospérité, & qui nous deviennent infiniment précieuses dans l'adversité.

L'ame est, pour ainsi dire, éparse chez les personnes qui suivent le train du monde. Elles sont si distraires au milieu du tourbillon qui les agite, qu'ici elles n'ont qu'une demi-pensée, & là

qu'une demi-volonté; tandis qu'elle se recueille & rassemble toutes ses facultés chez les hommes que le fort afflige & poursuit. Ainsi les fleurs se resserrent lorsqu'il survient un orage, & le soleil darde fes rayons avec plus d'activité quand il perce à travers les nuages. Les adversités, comme ces fonds rembrunis qui ajoutent un nouvel éclataux diamants, donnent un lustre aux vertus. La piété paroît plus éminente, l'humilité plus fincere, la fagesse plus modeste, la fermeté plus solide. Il n'y a donc point à balancer entre les joyes du monde, & les afflictions. Le Ciel ne sera donné qu'à ceux qui pleurent & qui se font violence. D'ailleurs, en succombant aux adversirés, on ne fait qu'augmenter ses peines. Le découragement & le désespoir sont les plus terribles maux, & il est impossible, dans cette vallée de larmes, de ne point essuyer de revers. Si les afflictions de l'esprit

l'esprit ne nous troublent pas, celles du corps se sont sentir. Je n'ai rient trouvé de plus sage que la réslexion d'une Dame, autant illustre par sa naissance & par ses vertus, que malheureuse par ses procès. Je suis, me dissoit-elle un jour, à la veille de triompher de l'injustice qui vouloit me ravir mon bien, injustice qui me poursuit depuis quarante ans; & je redoute cet instant: je connois les miseres de la vie bumaine, & les maladies viendront torsque mes procès seront terminés.



## CHAPITRE XVII.

## De la Piété.

E corps, interprete de l'ame, & comme elle ouvrage du souve rain Etre, doit annoncer à la face de l'Univers notre reconnoissance & notre amour. Les Nations les plus barbares ont senti la nécessité d'un culte; & jusques chez les Brames, on adore extérieurement un Dieu : mais il n'appartient qu'à l'Eglise, fondée sur les promesses de Jesus-Christ, de purifier nos actions & nos desirs, & de les rendre dignes du Ciel. Elle seule, au milieu de tant de Sociétés qui couvrent la surface de la terre, a droit de s'applaudir de son unité, de sa vérité, de son universalité: elle seule a triomphé de toutes les puissances de l'Univers; & on ne la vit jamais plus forte, que lorsque le sang

de ses Marryrs couloit de toutes parts; & plus lumineuse, que lorsque les hétréses obombrosent la terre.

Parcourons les flècles, deptils le Mel fie jusqu'à nous; lisons ces Ouvrages que la plume illimortelle des Augultin & des Thomas a rendu facrés; & nous connoîtrons toute la profondeur & toute la fublimire de notre fainte Religion, dont nos beaux elpites n'ont pas la moindre idée. Quelle challie vehérable d'Apôtres & de Docteurs! Ils s'engendrent les uns les aures d'une maniere toute spirituelle, & se transmettent sans altération le sacré dépôt de la Foi. Personne n'ignore que c'est par la soumiffion, les bonnes œuvres, & les prières, qu'on peut le conserver, & que c'est là précisément ce qu'on appelle piété.

Il n'y a pas un plus beau spectacle aux yeux de la raison & de la foi, qu'une ame remplie de Dieu, parce qu'alors elle est dans route sa grandeur.

La Philosophie profane dérobe à nos regards les vices qui la nourrissent & l'engendrent, tandis que la piété, aussi integre en secret qu'en public, n'agit jamais qu'en vue du Ciel. Elle se dépouille, le plus qu'il est possible, des foiblesses de l'humanité, & sa jeunesse se renouvelle comme celle de l'aigle. Elle n'est, ni un caprice, ni une mode, qui varie selon les lieux & les temps: mais, toujours uniforme, elle voit tout changer sans jamais changer elle-même; & elle ne se trouve que dans le centre de la vraie Religion, parce qu'elle ne peut être où n'est pas la Foi.

Notre premiere origine ayant été fouillée par le péché, & notre vie étant continuellement ternie par des passions & des vices, nous devenons profanes, si la piété ne vient nous purifier & nous consacrer. Sans elle nos plus beaux Livres ne contiennent que des

mots, nos actions n'ont qu'une apparence de bonté, & notre ame tombe dans un assoupissement qui la confond avec le reptile. La piété seule honore Dieu comme il vent être honoré; elle nous place entre le temps & l'éternité, rusqu'à ce qu'elle nous ouvre les portes de la Cité sainte. Ah! lorsqu'on est véritablement pieux, on fair obeir aux Puic Lances, souffrir les inférieurs, vivre de bonne intelligence avec les égaux; aimer tout le monde ( on fait remplir les devoirs de Parent, d'Epoux, de Citoyen, d'Ami; on, fait s'élever, au-deffils des honneurs, ides richesses, des préjugés, & pratiquere des vertus digrace d'une infmortalle récompense:

L'homme est un cahos d'ombre & de lumière, si la Religion ne vient faire une division, & remettre chaque chose à sa place. La conscience, stidelle interprete de la piété, & constiquement presque roujours accusatince se-

vere, nous rappelle à la Loi; mais emportés par les passions, nous affections le plus terrible surdité. Cependant, qui peut ne pas admirer la Religion. & ne nas rachercher la glaire & la confolerious, it es n'est anolan esprit gâté, dont la mode est de ne plus rien croite, mi de rien espérer? Saint Paul, somé le moin de chapité, nous peint cem vraie dévotion qui doit filire les délices de tous Philosophs éclaisé. Il nous la montre findere, fublime, généreule, bienstilante, souffrant tour, croyant tout, espérant tout, & ne devant jumais finir. L'esprit de prophétic séreindra promes des compoillances ha maines sanéantidont que cuil my ause que la piété qui triomphera de la rigueur des temps, parce qu'elle est la contemplation perpétuelle de Dieu. dont les années sont effentiellement etermelles & state of the

<sup>-</sup> Nous works beau domes l'effor \*

notre imagination, & nous représent ter toutes les actions hérotques qui on illustré l'Univers; nous ne trouvons rien d'aussi magnanime que la piétés Elle seule se nourrit de jeunes, se soir rifie dans les douleurs, se ranime dans les veilles, fait ses délices de la mori tification; elle seule triomphe des tentations, foule aux pieds les richesses fuit les honneurs, survit à nos corps, & s'élance jusques dans le sein de Dieu même. Quelle félicité parmi les hornmes, fi la piété dirigeoit leurs démare ches! ils n'auroient tous qu'un cœur & qu'une ame, ils partageroient leurs biens, ils n'agiroient qu'en vue du Ciel, & ce seroit de toutes parts une sainte émulation pour le service de Dieu. La primitive Eglise a vu ces temps heureux, qu'on ne cesse de regretter lorfqu'on est véritablement Chrétien.

Que ce langage est différent de nob M 4

beaux esprits; & qu'on est méprisable à leurs yeux quand on s'exprime de la forte! Mais oseroient-ils bien mettre en parallele leur morale, qui tend à tout vice, avec la piété, qui enseigne & pratique toute vertu? Oseroient-ils relever leur Philosophie qui nous envoye brouzer l'herbe, au préjudice du Christianisme qui nous divinise? Osèroient-ils nous vanter la conquête de quelques miférables morceaux de terre, comme plus admirable que celle du Ciel? Oferoient-ils enfin vouloir nous persuader que l'affreuse idée de l'anéantissement est plus sublime que la perspective d'un bonheur éternel? Quel acharnement & quelle corruption de ne plus donner un Livre au Public sans répandre des maximes aussi déraisonnables & aussi pernicieuses! Combien d'Ouvrages qui seroient admirables, & que cinq ou six pages sacrileges rendent dignes. de l'exécration publique! Le Fanatisme

semble avoir quitté les Hérétiques pour sailir nos esprits à la mode, qui ne seré perent & qui ne se copient que pour dé-biter des abstitutiés & des blasphêmes.

Certains Parens disoient autresois que quand même l'immorralité de l'ame ne seroit qu'un rêve, ils chériroient un pareil songe comme la plus donce consolation de leur vie. On ne méprife donc les avantages de la piété ; que parce qu'on ne les contrôle pas, & parce qu'on n'a jamais effayé de s'élbigner du monde pour se rapprocher de Dieu, & pour savourer les douceurs qu'il-asrache à son service. David disoit qu'il aimoit mieux: être le dernier dans le maison de Dieu, que d'habiter les plus superbes Palais de la terre, parce qu'il méditoit continuellement la Loi Sainte. Phas: on s'efforce aujourd'hui de vouloir nous ravir la piété comme une chose superstae; & plus hous devons Bous en parer, & mettre notre konfiance dans fes exercices. Souvenonsnous que nous n'ayons jamais été plus: henreux, que lorsque la déproverion, du siecle n'avoit point encore eltéré notre candeur. La conscience de lemojdijage pejipėjuėli de nous-mėmes étoit vérinablement en paix, les pafsians ne murreuroient point encore, les sens n'expoient point sur des object criminels, & mare latte me founconnoit même, pes qu'on pût être vicieire Voilà l'enfance chrétienne dont nous n'aurious jamais dû fortir o & que la Sagelle éternelle nous recommande, en nous dilant four li noiss incidevenous comme des enfants emous nientrerons point dans le Royaume desi Cieuc. n

L'anne ne peut véritablement s'élever fans êure pieuse, parce que son élévation tendriécossaisement à Dieu; ou ce n'est qu'un orgunité maité par les passions. Si la Religion est nouve élément & notre vie; di nous sommes

morts lorsque nous l'éteignons ennous-mêmes par la dépravation de notre cœur, de quel prix ne sera pas la piété? Elle n'a jameis fait que le bonheur des hommes, & celui des Etate; avec fon fecours on adore Dieus on honoreles Saints, & l'on s'honore foimême. Il ne s'agit que de jetter un coup d'œil sur ces Héros du Christianisme, dont la cendre vit sur nos Autels. C'esti la piété qui les éleva jusqu'au Ciel, qui les remplit de Dieu, qui les rend nos! Protecteurs & nos modeles, & qui leur affure des honneurs immortels.

- Si les sens n'étoient pas nos Législateurs & nos Maîtres, notre ame ne chercheroit qu'à s'élever, & par ce noble essor nous verrions le principe des choses, nous connoctrions l'esprit de la Loi, & nous nous approfondirions nous-mêmes. Il fant voir la Rengion dans ces personnes qui saveur triontpher de l'ignorance & des passions, Lai

piété n'a rien de pufillanime que chez les faux dévots; mais elle est noble & simple comme l'Evangile chez le véritable Chrétien. Dieu, toujours attentif aux besoins de fon Eglise, nous donne d'âge en âge des modeles de la vraie vertu, & lorsqu'il veut les rendre plus Eclatants, il les place à la tête des Peuples: & c'est alors qu'on voit une piété fans faste & sans humeur, s'annoncer par un air toujours affable & serein, faire ses délices de converser avec Dieu. rechercher ses Autels comme la source de tout bien, observer toutes les Loix de l'Eglise, se ranimer au milieu des revers, veiller für tout un Royaume pour en écarter le libertinage & l'irréligion, prêter l'oreille au cri du malheureux, étudier les besoins de l'Etat, récompenser le mérite & le travail, présérer les amires importantes à celles qui ne sont que de pure dévotion, gagner les Peuples par la clémence & la générofité, abolir les duels, secourir les orphelins, s'intéresser aux domestiques & les aimer, procurer des ressources aux malades, saire des établissements pour l'instruction de la jeunesse, se samiliariser ensin avec la mort, & s'ensaire un objet de méditation. Heureux les Monarques qui pratiquent ces devoirs! Heureux les Sujets qui vivent sous leurs loix! Telle est la véritable grandeur d'ame, & non ce fantôme d'Héroissne, qui n'a nul appui.

Je voudrois bien que ceux qui sont assez malheureux pour railler la piété, c'est-à-dire, ce commerce admirable entre nous & Dieu, me sissent voir comment on peut se rendre ridicule en ne travaillant qu'à la gloire du Créateur, en se sacrifiant pour obliger son prochain, en renonçant à sa propre volonté, en s'oubliant soi-même au milieu de tout le bien qu'on fait, en pardonnant à ses ennemis, en méprisant

la figure de ce monde, en defirant un bonheur immortel. Ah! s'il n'est pas honorable d'avoir de pareils fentiments, il faut que nous ayions perdu toute idée du grand & du beau. Mais un temps viendra où la vérité reprendra ses droits, & où nos libertins, si bien défignés dans le Livre de la Sagesse, s'accuseront de folie, & déploreront inutilement leurs erreurs. Insensés que nous étions, diront-ils, quel étoit notre aveuglement! voici ceux que nous regardions comme des imbécilles, élevés au rang des Saints. Les vertiges: ne durant pas toujours, la raison reparoît, & Dieu, qui ne nous a créés que pour lui, se maniseste d'une maniere terrible à ceux qui ont affecté de le méconnoître. L'on se moquera peutêtre aujourd'huide ces réflexions; mais demain la mort apprendra quel est le plus sage, de celui qui les goûte, ou de celui qui les tourne en ridicule.

## CHAPITRE XVIII.

De la Superstition.

Homme, qui, presque toujours Jextrême, se porte également à l'idolârrie & à l'incrédulité, a besoin d'une Religion telle que la nôtre, dont les luinieres convairapiera la raison, & profcrivent la superstition. En vain l'hérésie ofe charger l'Eghie de nos abus; elle n'a jamais cessé de reveiller le zele des Pasteurs compe le fanatisme & contre l'ignoriance Si l'on remonte depuis le Concile de l'Eventé jusqu'à celui d'El phefe converta que l'Eglife, en déclarant la médiation de Jesus-Christ indispensiblement nécessaire, n'approuve celle des Saints que comme bonne & wile : onverra qu'en permettant le culte des images comme une dévotion qui se rapporte à l'original, elle annonce qu'il n'y a aucune vertu dans les tableaux ni dans les statues; qu'en ordonnant les prieres pour les morts, elle condamne la cupidité qui oseroit en faire un trafic honteux; qu'en accordant des indulgences, comme ayant droit de lier & de délier, elle proteste qu'elles sont tout-à-fait inutiles sans un cœur contrit & humilié: on verra qu'elle distingue les dogmes de ce qui n'est que pieuse opinion, qu'elle ne déclare hérétiques que ceux qui nient des Articles de Foi, & qu'elle ne désespere point de leur salut tant qu'ils sont vivants; qu'elle ne connoît que la perfusion, qu'elle a en horreur toute voye de persécution, & qu'elle ne cesse de prier pour ceux qui la scandalisent & h déchirent : on verra qu'elle rend à César ce qui appartient à César, & qu'elle prêche continuellement la com mission à toutes les Puissances de la  $\sim m_{\odot} \approx 3$ terre.

Mais il est inutile d'entrer dans ces détails, que l'Exposition de la Foi, ouvrage immortel du grand Bossuet, a mis dans le plus beau jour. C'est là qu'on apprend à connoître le véritable esprit de la Religion, que les superstitieux obscurcissent par des traditions toutes humaines, à l'exemple des Pharisiens contre lesquels Jesus-Christ tonnoit avec tant de force. La fausse piété n'a rien que de dangereux: on se consie dans des pratiques superflues, & l'on néglige les devoirs les plus essentiels; on craint d'avaler un moucheron, & Yon avale un chameau; on s'imagine qu'en récitant beaucoup de prieres fans attention, on sera sûrement exaucé; & qu'à l'aide de certaines formules ou de certains exercices, on ne peut manquer d'être sauvé, quelque vie déréglée qu'on mene. Les cérémonies de l'Eglife font les délices de l'ame Chrétienne; ses Fêtes & ses Cantiques, se

consolation. Mais il ne sussit pas de dire, Seigneur, Seigneur, pour mériter le Ciel; il saut accomplir les préceptes de la Loi. Il n'y a que ceux qui se sont violence, & qui commandent à leurs passions, qui obtiendront le Royaume éternel. Ce ne sont ni les enthousiastes qui l'ant dit, ni moi qui l'ai imaginé; mais la vérité même, dont les paroles ne passeront point.

On ne sauroit croire combien il y a d'especes de superstitions dans le monde, & combien notre Religion, toute pure qu'elle est, a de Disciples qui la désignment. La sausse piété prendemille formes dissérantes. Frivole chez les uns, chagrine chez les autres, soup-gonneuse dans ceux-ci, cruelle dans ceux-là, elle est cette bête de l'Apocalypse qui a les cornes de l'agneau. C'est elle qui endort les Hérétiques au milieu de leurs erreurs, & les pécheurs dans une sausse serveurs, qui corrompt

pos bonnes œuvres par un principe d'orgueil; qui n'apperçoit pas une poutre dans fon œil, & qui voit une paille dans celui de fon frere; qui inn posse des sudoaux qu'elle ne voudroit pres toucher du doign; qui présere ses idées à toute l'autorité de l'Eglis & de la Tradition; qui se nourit de livres repourreples & de sables ridicules, qui commet des sacrileges, en craignant des péchés véniels.

Le grand mal est qu'on substitue presque roujours son humeur à la place de la piété, & qu'on prend pour sa conscience l'obstination. On croit n'ét treque solitaire, & souvent l'on est sauvige; on croit n'avoir que du mépris pour le monde, & l'on a de la haine pour le prochain. Nos défauts prennent si facilement le coloris de la verme, qu'on devient leur dupe dans le temps même qu'on s'imagine en triompher. Bien des personnes ne sont pieu-

ses, que parce qu'elles sont sensibles; de forte que si elles n'éprouvoient plus un certain plaisir dans la pratique de leurs devoirs, elles les abandonneroient. D'autres prennent la dévotion comme un rôle qu'il faut jouer, après avoir donné des exemples de luxe & de vanité. C'est ici que l'élévation de l'ame est plus nécessaire que jamais, pour spiritualiser notre piété. Je ne prétends pas qu'on doive faire du Culte divin un squélette, à l'exemple des Hérétiques, qui rejettent toute pompe, toute cérémonie, & qui traitent la Divinité d'une maniere indécente. Je me rappellerai toujours qu'un Ministre Protestant me disoit lui-même un jour que la Religion réformée n'avoit point affez de secours pour entretenir la piété, qu'elle étoit trop seche & trop nue, & qu'il falloit intéresser les sens, comme on intéresse le cœur & l'esprit.

C'est donc bien à tort que nos Beaux-

Esprits rangent parmi les superstitions les religieuses observances de l'Eglise. Ils publient de toutes parts que nous ne sommes que matiere, & ils voudroient qu'il n'y eût rien de sensible dans notre dévotion. Mais pour peu que nous pénétrions leur dessein, nous reconnoîtrons sussi-tôt qu'ils ne desirent l'abolition du culte extérieur, que parce qu'ils savent que s'il venoit à manquer, toute la Religion s'évanouiroit. L'honneur d'être bête, & de vivre sans réfléchir, a tellement ému l'imagination de certains hommes, qu'ils paroissent envier le sort de marcher à quatre pattes. Eût-on pu croire qu'après six mille ans de recherches & d'expériences, qu'après le témoignage de tant de Philosophes qui nous ont éclairés, qu'après tant d'Ouvrages de génie où l'on apperçoit un rayon divin, on finiroit par annoncer pompeusement au Public que nous n'avons en partage

qu'une circulation de sang, que le mouvement de quelques organes, & que nous sommes ensin pires que le quadrupede? On dira peut-être que nous revenons souvent sur cet objet: mais on ne sauroit trop souvent répéter les éternelles vérités; d'autant mieux que les Impies ne cessent de rebattre leurs monstruosités, & de s'en saire un symbole qu'ils débitent à tout propos.

Si nos Beaux-Esprits étoient de bonne foi, & s'ils vouloient s'instruire au lieu de se moquer & d'invectiver, ils verroient avec étonnement le zele de tous les Catholiques éclairés contre la surperstition; ils verroient que toutes les ames qui s'éleverent surent véritablement Chrétiennes, & que leur culte, toujours raisonnable, n'eur jamais le caprice ni l'ignorance pour motif. Il n'y a point d'instance que les Concles ne sassent aux Pasteurs, pour les engager à prémunir les Peuples con-

tre la dévotion Pharifaïque; & il n'y a point d'ouvrage où l'on expose les vérités de la Foi, qui ne décrie les abus & les préjugés. Mais les Impies agif-Cent comme les Protestants, qui répetent toujours les mêmes accusations. quoique mille fois on leur en ait démontré la fauffeté. Si la paille n'étoit pas mêlée ici-bas avec le bon grain, & s'il n'y avoit point de rouille parmi les Chrétiens, la terre ne différeroit pas du ciel. Il faut qu'il y ait des scandales & des superstitions pour nous exercer, & pour nous exciter à desirer ce jour fans nuage où regne à jamais la vérité.

L'ame qui s'éleve ne fait pas dépendre sa Religion de l'opinité des hommes, ni du plus ou du moins qui se trouve dans leur piéré; else a son appui dans l'autorité de l'Eglise, qui ne peut nous tromper: & soit que les abus se multiplient, soit qu'ils viennent à ces-

fer, sa ferveur n'en reçoit aucune altération. On est toujours solidement pieux,
quand on s'éleve-au-dessus des soiblesses de l'humanité, & qu'on va chercher en Dieu la raison de sa Foi. Tout
ce qui se rapporte au culte d'un Etre
immortel, ne doit avoir que de la grandeur, & ne peut inspirer que des sentiments de magnanimité. C'est pourquoi la superstition qui ne s'occupe
que de minuties, se trouve diamétralement opposée à la Religion, au point
qu'elle semble en être la parodie.

Si la Foi paroît puérile à nos Esprits forts, parce qu'elle est simple & docile, il sera désormais honteux d'avouer qu'on ne peut sonder les prosondeurs de la Sagette infinie, & qu'on doit se taire & adorer quand il s'agit de la Divinité. Nous ne sommes jamais plus élevés, que lorsque nous nous humilions; jamais plus raisonnables, que torsque nous croyons; jamais plus heu-

reux,

reux, que lorsque nous espérons dans celui qui étoit hier, qui est aujourd'hui, & qui sera à jamais. Les insensés s'imaginent escalader les Cieux, parce qu'ils font quelque chétive découverte en Physique ou en Astronomie; comme si le Paysan qui creuse la terre, n'étoir pas aussi près de Dieu que le Sayant qui observe les Astres. Il ne reste à la créature que le parti du filence, de l'étonnement, & de la foumission. Vouloir regimber contre cette Loi, c'est vouloir éteindre les étoiles, & dessécher les mers. Si l'on ne se moque pas d'un homme qui reconnoît l'impossibilité, d'arriver au soleil, pourquoi tourner. en ridicule le Chrégien qui se confesse incapable de pénétrer les mysteres de, la Religion, & qui en révere la sainte obscurité?

On n'entend plus que des cris de toutes parts contre le fanatisme & la, superstition, comme s'il n'y avoit plus.

de culte dans l'Univers, qui ne fût coupable de ce double excès. On ne pense plus, ou plutôt on ne veut pas penser, que les abus, les cabales & les ligues - ne furent jamais l'ouvrage de l'Eglise, tonjours pacifique & toujours éclainée, mais le fruit des passions. On ne peche que parce qu'on n'observe pas l'Evangile, & qu'on laiffe ramper son ame dans la pouffiere. Voilà des vérités que nous comprenons, lorsque nous nous élevons au-dessus des sens. C'est alors que tout culte superstitieux disparon, & que nous saisissons l'esprir de la Loi; cet esprit, qui distingue le bondu mauvais, l'effentiel de l'utile, qui nous enseigne la profondeur & la sublimité de la Religion, & qui nous place dans le vrai point de vue d'où il faut l'envisager. Chaque objet a deux faces, & nous ne jugeons ordinairement des choses que d'une maniere rels tive, à moins que nous n'en enminions l'essence. Si la dévotion du Cagot est trop chargée, & si celle de l'Hérétique ne l'est pas assez, cela n'altere ni n'augmente la vraie piété: elle reste tout ce qu'elle étoit, c'est-à-dire, le bonheur de l'ame & son élévation.

Nous n'avons point voulu diminuer l'horreur des superstitions, mais venger l'Eglise de l'outrage qu'on lui fait, lorsqu'on lui impute nos préjugés. Sans doute il est fâcheux, & l'on n'en sauroit trop gémir, de voir un culte aussi saint que le nôtre, & aussi pur, profané par, l'ignorance & par la fausse dévotion. Il n'y a ni grandeur d'ame, ni justesse d'esprit, dans ces pratiques minutieuses, & dans ces scrupules que le caprice produit. La piété est solide, lumineuse, sublime, sans humeur, sans faste, sans affectation: elle désavoue ces personnes farouches qui semblent porter à regret le joug du Seigneur, & qui donnent des idées sinistres de la vertu; de même qu'elle proscrit ces hommes ridicules, qui n'ont rien que de puérile dans leur Religion. Il viendra un temps, dit saint Paul, où l'on abandomera les vérités pour écouter des sables.

Qu'est devenue cette foi éclairée qui transporteroit les montagnes, cette foi qui se nourrit des Livres saints, cette foi qui spiritualise la dévotion, & qui, loin de rechercher dans nos Temples ce qui flatte les oreilles & les yeux, fait taire les sens pour adorer Dieu en esprit & en vérité? On croit souvent aimer la Religion parce qu'on se complaît à l'Eglise, & qu'on éprouve certains fentiments qui réveillent & qui touchent; tandis que ce n'est que la musique, ou quelque décoration pompeuse, qui frappe & qui ravit. Voilà comme nos passions revivent jusqu'aux pieds des Autels, & comme nous sommes une énigme à nous-mêmes. Noire

cœur qui devroit se recueillir & s'élever, se distrait du grand objet de notre amour, & se mêle avec les sens qui l'entraînent comme il leur plaît.

Il faut observer, avant de finir l'Article de la Superstition, que les esprits Forts en sont plus entichés que les faux dévots. Rien en effet n'est plus absurde que ce qu'ils croyent, & que leurs opinions qu'ils réverent comme la suprême vérité. Quelques Paysans ont pu s'imaginer qu'une statue étoit animée; & nos Philosophes à la mode se persuadent que de la chair & du sang pensent réellement: quelques idiots auront foup: conné que les Saints sont égaux à Dieu; & nos Beaux-Esprits assurent que le vice & la vertu n'ont rien qui differe à leurs yeux. On seroit infini, si l'on vouloit continuer le parallele, où les extravagances des impies paroîtroient dans tout leur jour.

Il ne réfulte aucun mal ni dans les

N 3

Familles, ni dans les Etats, si quelques personnes simples pechent par excès de dévotion; mais tout est à craindre de la part des incrédules qui affichent l'esprit de révolte, & qui s'efforcent de nous soustraire insensiblement à la plus grande autorité qui soit sur terre, celle de l'Eglise même que Jesus-Christ a fondée au prix de son sang. Si l'on pensoit que le caractere de la vraie grandeur est la simplicité, souvent on n'insulteroit pas à certaines pratiques que l'esprit de notre siecle prend pour des minuties. Il semble aujourd'hui que chaque Particulier à droit de determiner les exercices de piété, & de nommer superstition tout ce qui lui déplaît, parce que nous ne sommes qu'une foible postérité de nos Ancêtres aussi simples dans leurs mœurs que dans leur culte.

Il n'y cut jamais un temps plus oppose à la Religion Chrétienne: car il faut se soumettre, & l'on veut raisenner; il faut croire, & l'on veut examiner; il faut s'humilier, & l'on est resnpli de présomption. C'est ici que les promesses faites à l'Eglise se réalisent mieux que jamais; elle subsiste sans inquiétude, malgré les seconsses & les tempétes.



N 4

## CHAPITRE XIX

De la Vie présente.

'Apperçois dans la fuccession des siecles ce premier instant où chaque homme naît, & celui où il finit, sans favoir, ni comment, ni pourquoi nous vivons plutôt dans ce temps-ci que dans un autre. Dieu seul, dont les secrets sont impénétrables, choisit dans la vaste étendue des siecles le moment de notre existence, & en détermine la durée selon sa volonté. Il assigne aux uns trente ans, aux autres quatre-vingt, & au-delà, des miseres & des douleurs. D'abord nous ne semblons qu'un point dans le sein de nos meres, jusqu'à ce que venant à naître, nous pleurons sur nos propres malheurs, & nous offrons à l'Univers le tableau de l'esclavage & du péché. Si des Nourrices nous allaitent, & si des Domestiques veillent à notre conservation, ce n'est que pour annoncer notre foiblesse & notre impuissance. Tout retentit de nos malheurs & de nos cris, pendant qué nous passons insensiblement à l'âge de reison, pour faire un nouvel apprenrissage de chagnins & de maux. Notre volonté perpétuellement contrariée par des Maîtres, notre mémoire toujours furchargée de sentences & de mots. notre corps sans cesse exposé à la rigueur des châtiments, rendent nos premieres années aussi tristes qu'humiliantes. Cela est si vrai, que, malgré le plaisir que nous aurions de rajeunir, nous ne voudrions pas l'acheter au prix de recommencer une carriere aussi pénible..

La jeunesse, à la suite de ces miseres, s'annonce comme une rose qui va s'épanouir; mais que d'épines qui l'environnent! On frémit quand on se rap-

pelle les passions dont nous sommes alors investis. Notre tête, semblable à une ruche murmurante, ne nous permet pas d'entendre le langage de la raison; notre cœur, comme une cira susceptible de toutes sortes d'impressions, se durcit & se liquésie selon que norre sangest agité; & norre anne, telle qu'une esclave, s'assujettit à toutes nos fensations. Les Sciences ne paroissent se présenter, que pour nous reprocher notre ignorance & pour nous tyrannifer. Ce n'est en effet qu'à force de patience, de sucurs, & de reprimandes, qu'un jeune homme parvient à débrouiller quelques vérités. Combien de les cons, de traits de plume & d'application, avent d'avoir appris quelques principes de Morale ou de Phylique! La feule étude des Langues décourage & défespere.

Continuons d'achever un portrait qui n'est encore qu'ébauché, & dévelop-

Z 14 .

pons ce temps d'adolescence, où les desirs combattent la sagesse, & où les passions fermentent dans toute leur force. Ici l'amour trouble le cerveau, là l'orgueil gâte l'esprit; ici le jeu ruine, là l'intempérance épuise. On diroit que tout conspire à la perte de la jeunesse; de même que dans une tempête les nuages, les éclairs, les pluyes, les vents, les tonnerres, femblent se réunir pour déraciner une jeune fleut. Si l'on réfifte à la colere, on fuccombe à la paresse; si l'on se garantit des vices, on donne dans les ridicules. Toujours au-delà du temps présent, & toujours ailleurs que dans l'endroir où l'on fe trouve, on passe les premieres amiées au milieu d'un tourbillon qui nous dérobe la vue de nous-mêmes & celle de nos devoirs.

Quel prodige, si quelques traits de le grandeur d'anne percent alors à travers : le calles des passions! Les jeunes gens

## geo LA GRANDEUR

ne font, pour ainsi dire, le bien que par distraction. La légéreté des idées, la véhémence des desirs, l'effervescence des humeurs, mettent toute leur personne en désordre. Ce ne sont que des courses, des Bals, des jeux, des Spectacles, qui les occupent. La vérité leur paroît un ennemi, la fagesse un fardeau, l'étude un tyran. On redoute ses Parents, on déteste ses Maîtres, on tourmente ses Serviteurs, & l'on devient le fléau de soi-même, ainsi que celui des autres. Il n'y auroit qu'une heureuse éducation, qui pourroit réprimer ces malheureufes faillies: mais je ne fais par quelle familité cet art si nécessaire n'est encore qu'ébauché, & comment les Princes mêmes, qui devroient avoir les meilleures instructions, & faire l'apprentif. fage de toutes les miseres de la vie... font pour l'ordinaire abandonnés à l'ignorance & à la flatterie. On les encen se, tandis qu'il faudroit les humilier;

on les loue, tandis qu'il faudroit les corriger; on les endort, tandis qu'il faudroit les réveiller.

Telle est la saison de cette jeunesse, qui, comme un Eté brûlant, nous consume & nous dévore, jusqu'à ce que les affaires venant à succéder aux plaisirs, l'ambition s'empare du cœur & le tyrannise. Alors les inquiétudes commencent, les embarras se multiplient, & il n'est plus question que de s'arranger fur cette terre avec les mêmes précautions que si l'on étoit éternel. La fortune devient l'idole qu'on adore; l'argent, le bonheur qu'on poursuit. Tout se réunit vers ce double objet, qui inspire les ruses, les intrigues, les feintes, & souvent les forfaits. On n'apperçoit que des intérêts & des honneurs, on se marie par cupidité, on se place par orgueil, & l'on ne pense qu'à bien nourrir son corps, le bien loger, & le bien vêtir. Il ne s'agit point d'analyser le cœur des hommes, pour les deviner à cet égard; le tableau que nous faisons, est leur propre portrait. L'imagination, la mémoire, la volonté, ne roulent que des affections & des idées qui se rapportent à une vie toute sensuelle. Le sommeil même ne les distrait pas de cette agitation; car c'est alors qu'ils rêvent avec essort, & que leurs songes retracent toutes leurs journées.

Notre humanité seroit encore trop bien traitée, si elle n'avoit que ces maux à redouter; mais les injustices qui nous oppriment, les calomnies qui nous persécutent, les maladies qui nous tourmentent, les tenations qui nous affligent, viennent grossir la chasse de nos malheurs, de nous réduire à la plus dure captivité. Ce ne sont que des périls de la part des voleurs, de la part des ennemis, de la part des faux aprie, de la part de nous mêmes. Il sent

ble que toutes les créatures s'arment pour nous perdre: l'insette distille son poison, & la rose même déploye ses épines. Si nous marchons au milieu des Villes, si nous habitons les forêts, si nous parcourons les mers, les dangers se succedent, pour ainsi dire, & tout au moins la peur nous trouble & nous déconcerte.

Telle est la vie présense, où tout paroît riant au premier aspect, & dont il ne résulte que des angoisses, des dou-leurs & des calamités. Cependant nous n'avons détaillé ni les miseres du pauvre, ni les maladies auxquelles est exposée notre triste humanité. Il faudroit descendre en ces chaumieres où languissent la plupart des hommes, & se transporter dans ces hôpitaux où l'on ne repousse la mort qu'à force de médicaments & d'opérations pires que la mort même. Quelles horreurs! quelles images! Ne vérisient-elles pas les

paroles de Job, qui appelle notre vie un combat continuel? Nous n'avons pas besoin d'interroger nos peres pour apprendre nos malheurs; ils existent en nous, & autour de nous, de maniere à nous avertir sans cesse de leur funeste impression. Chacun, en s'avouant mécontent de son sort, nous instruit qu'il n'y a point d'état où l'on n'éprouve des difgraces & des chagrins. Les riches sont dévorés par un ver intérieur, & les indigents par la faim; les grands sont consumés par l'ambition & l'ennui, & les petits dépouillés par l'injustice & foulés par l'orgueil. Que de troubles domestiques en nous-mêmes, & dans nos maifons! Que d'allarmes causées par la mort de nos amis, ou par leur absence! Que de sentiments d'anthipatie, ou'il faur étouffer! Que de mouvements de colere, qu'on doit réprimer! Que de mauvaises pensees, qu'il est nécessaire de dissiper! Les heures ne se succedent, que pour nous transmettre à chaque minute de nouvelles inquiérudes & de nouveaux chagrins.

Sans doute on fuccombe à ces maux, óu l'on vit en être qui végete, si la grandeur d'ame, que la Religion seule peut inspirer, ne vient nous prémittig & nous éclairer. Alors nos malheurs se changent en épreuves, & nous les chérissons comme des occasions de méricer l'éternelle félicité. Notre existence n'est réellement supportable, qu'autant que nous espérons une nouvelle terre-& de nouveaux cieux. Nous fentons que notre esprit immortel a droit d'attendre une autre perspective que des fleurs qui se fannent, des astres qui s'éclipsent, & des corps qui dépérissent. Qu'est-ce qu'une vie toute concentrée dans le sphere de cet Univers, où chaque objet nous pique en nous caresfant? Il faut en sortir comme d'une

prison, & s'élancer dans les espaces immenses qui absorbent toute idée de la matiere. Je sens que l'entreprise est difficile, puisqu'il y a si peu d'ames qui s'élevent; mais cependant on ne triomphe qu'à ce prix des douleurs & des revers.

La plupart des hommes équivoquent fur le mot de vie. Ils entendent par ce terme la jouissance des plaisirs criminels, qu'on peut dire une véritable mort. On ne respire, comme être raisonnable, qu'autant qu'on fait usage de le femiles de penser, & qu'oni employe à se connoître & à se spiritueliser. Les instants qui composent notre vie coulent avec une telle rapidité, que, si nous ne travaillons à arracher quelque chose à ce temps qui nous ravit tout, nous végétons à la maniere des animaux. Nous ne sommes qu'un point dans l'étendue des fiecles, & un point qui va tout-à-l'heure être effacé, tandis que notre esprit doit durer autant que l'Eternité.

C'est donc bien à torr qu'on fait une idole de son corps, & qu'on le traite comme le mobile de notre existence; lui, qui chaque année dépérit, jusqu'à ce qu'il devienne squélette. Il suffit de fixer la vieillesse, pour connoître toute sa fragilité. Ce ne sont plus alors que des organes ufes, des ressorts rouillés, des fibres mortes, qui engourdissent l'esprit, & qui semblent le dépouiller de son imagination & de sa mémoire. Le speciacle d'un vieillard dont l'onie, le yne, l'odorat, s'anéantiffent, & ne préfentent à nos yeux qu'un tronc desséché & gu'un fépulchre mouvent, est le coupd'œil le plus affligeant pour l'humanité. On n'apperçoit plus qu'une ombre plaintive, qui reconnost à paine ses meilleurs amis, qui s'égare dans des questions inintelligibles, & qui peroît youloir inutilement raccrocher un reste

de vie qui s'enfuit. Il faut mourir jeune, ou éprouver une pareille fituation. Chaque instant nous retranche une partie de nous-mêmes; mais nous croyons cette vie sans bornes, parce que notre imagination & notre vanité vont plus loin que nous.

Si les hommes voyoient en naissant le tableau des miseres auxquelles ils seront exposes, ils voudroient rentrer dans le néant d'où ils fortent. L'Ambitieux n'appercevroit qu'avec effroi les peines, les souplesses, & les indignités qui doivent être les véhicules de sa grandeur; le Savant se décourageroit, à l'aspect des fatigues & du peu defruit que lui donneront ses recherches & ses veilles; le Politique frémiroit en confiderant sa carriere épineuse, où chaque pas peut occasionner sa chûte, & où chaque projet, quoique souvent inutile, coûte une application & des fueurs infinies; le Conquérant apprendroit

qu'il n'a droit d'attendre qu'une gloire fort incertaine, après des combats & des périls de toute espece; le Voluptueux lui-même sentiroit que ses plaifirs, qui paroissent si riants & si commodes, doivent l'accabler de remords. ou de maladies, le dépouiller de sa réputation, & peut-être de ses biens; le Courtisan rougiroit de voir ses fades adulations récompensées par des revers, ou par une prospérité que le Public auroit en exécration. Le Monarque enfin, encore plus effrayé que tous lès autres, redouteroit le terrible fardeau de ses embarras & deses devoirs, ainsi que le compte formidable qu'un Souverain est obligé de rendre au Tribunal du Juge universel. Il n'y auroit que l'homme dont la Religion devroit faire l'étude & les délices, qui se résoudroit volontiers à vivre pour mériter, & pour se préparer par la Foi à jouir éterhellement de Dieu.

# Sió LA GRANDEUR

Mais pourquoi ces vérités, qui nous allarmeroient dans cette supposition, nous échappent-elles parce qu'elles sont réelles? On ne connoît les peines, que lorsqu'on en a fait l'essai; cependant il n'en sera pas moins certain que toute vie n'est qu'une succession de maux, & qu'on ne peut en triompher que par la grandeur d'ame. La difficulté confifte à l'acquérir, puisqu'on n'y parvient qu'en se dépouillant de tout orgueil & de tout attachement aux vanités du siecle. Je vondrois donc que les hommes s'accoutumassent de bonne heure à pefer en eux-mêmes toutes les choses qui les occupent ou qui les amusent, & à les évaluer, non selon le goût du monde, mais selon l'ordre immuable de la raison. Je voudrois qu'avant d'agir on prévit toujours la fin de chaque action, & qu'on ne manquat point de s'examiner für l'emploi du temps, & fur le genre des études ou des affaires.

Je voudrois qu'on se convainquit intimement que nous ne sommes nés que pour la vérité, & pour saire du bien; que c'est se dénaturer, que de mépriser ses freres; & qu'il n'y a d'homme magnanime, que celui qui met toute sa consiance en Dieu.

Lorsqu'on se repose sur les honneurs, on ne s'accroche qu'à des objets terrestres, & conséquemment périssables, puisque la terre elle-même peut manquer; mais lorqu'on se confie dans l'Etre qui étoit avant la création du monde, & qui subsistera après sa destruction, on a l'Erernité même pour appui. Cette idée feule doit réveiller toute notre raison, & nous engager à oublier tout-à-l'heure ce que nous avons estimé jusqu'ici, & à prendre un noble essor qui nous dégage de nos liens charnels. On n'est esclave du monde, que parce qu'on rampe. Je sais que notre maniere de vivre dépendi en quelque sorte des personnes que nous voyons, des amitiés que nous formons, des Pays que nous habitons, en un mot des événements & des circonstances; mais dans quelque position qu'on se trouve, l'ame a toujours des ressources pour s'étudier & pour s'élever. On ne doit jamais abandonner au Public qu'une partie de soi-même, autant qu'il en saut pour cultiver la Société.

La plupart des hommes, loin d'obferver ces préceptes, profanert leur «
propre vie, ou plutôt en font une efpece de mort. Ils n'ouvrent, ni leurs
oreilles, ni leur cœur, aux vérités que
la Religion expose. Pourvu qu'ils jouent,
ou qu'ils disputent, qu'ils cabalent ou
qu'ils rient, qu'ils trompent ou qu'ils
critiquent, qu'ils dorment ou qu'ils
mangent, ils sont enchantés de leur
existence, & se croyent nés pour les
plus grandes choses. On a perdu la

finite de ces jours pleins qui illustrerent nos Peres, & qui nous ont procuré des Ouvrages merveilleux, où l'ame, route invisible qu'elle est, se sait voir à chaque page. Le temps constitue la vie présente, & il n'y a rien dont ou abuse avec moins de scrupule. Nous ne pensons pas qu'en disposant des heures comme nous voulons, il en vient une qui dispose de nous à son tour, & nous essace pour jamais du nombre des vivants.

Il faudroit souvent nous représenter ce dernier instant, & penser qu'alors il nous sera égal d'avoir vécu d'une maniere obscure ou brillante, d'avoir eu des talents, ou de n'avoir rien su. Tout ce qu'on fait par ostentation n'aboutir qu'à quelques épitaphes plus ou moins belles qui décorent un triste tombeau, c'est-à-dire, à quelques syllabes que le temps anéantit. Si ces vérités saissif-soient les hommes, la grandeur d'ame

s'éléverois fur les débris de ce faux hérossine qui les éblouit. Es ne verroient rien de grand que ce qui ne doit jamais finir, & conféquenment ils deviendroient grands eux-mêmes. Rien de · plus magnanime que de vivre en Philosophe Chrétien, qui dépouille l'Univers de tout le faux clinquent dont nous Tavons revêtu, & qui n'apperçoit que la main invissble du Créateur. Nos jours le passent à vernisser des objets frivoles, & à nous contempler dans notre propre ouvrage. Delà naissent de petites idées, de petites manieres, & de petits sentiments, qui nous courbent vers la terre, & nous empêchent de nous élever. Je suis toujours fâché, -quand je lis les révolutions de la vie humaine, de ne trouver de fiecle en fiecle que quelques ames qui se dégagent de la matiere, & qui percent les nuages de la cupidité.

Un jour devroit instruire l'autre, se-

lon le langage de l'Ecriture; & l'on voit, au contraire, que plus le monde avance en âge, & plus il devient frivole. On n'avoit point senti jusqu'ici cet amour excessif pour les bagatelles, qui nous énerve & qui nous perd. Les grands Hommes furent toujours rares; mais les perfonnes fatiles n'étoient pas si communes. On se soutenoit, en quelque sorte, entre le rampant & le sublime; mais aujourd'hui l'on se décide avec une espece de sureur pour tout ce qu'il y a de plus puérile. L'ame est obligée de s'oublier pour un son, une couleur, un parfum, qu'on admire comme son être, & la vie s'abrutit sous l'empire des sens. Cependant il n'y a pas d'instant où la Providence ne nous avertisse, d'une maniere frappante, de la caducité des choses humaines. Ici les revers accablent, là les maladies confument; ici la peste dévore, là le seu réduit en poudre: les uns périssent par

les flammes, les autres au sein des eaux; ceux-ci s'abandonnent au désespoir, ceux-là s'égarent dans les plus affreux déserts: & peut-être apprendrons-nous au premier jour que tous ces malheurs arrivent actuellement. Sans la distance des lieux, nous saurions à chaque minute les révolutions les plus sunestes; nous saurions qu'on vole, qu'on trahit, qu'on assassime, qu'on égorge presqu'à toute heure, & que la terre s'entr'ouvre sans interruption pour engloutir les dépouilles de notre humanité.

Quel affreux tableau! mais qu'il est ressemblant! Oui, voilà cette vie qu'on conserve, qu'on estime, & qu'on chérit comme la suprême sélicité. On a beau savoir qu'une seconde sussit pour la dissiper; on s'appuye sur elle avec une assurance inébranlable. Nos jours, quoiqu'entrecoupés de malheurs, de remords, & de sanglots, s'offrent à nos regards sous une forme séduisante, & nous les croyons les messagers du bonheur. Combien la grandeur d'ame n'est-elle pas nécessaire pour dissiper ces illusions, elle qui naît du sein même de la vérité, & qui ne s'occupe que des moyens d'y retourner! Elle nous transporte en idée dans cette région intellectuelle où il n'y a qu'un jour éternel sans crépuscule & sans nuit, & alors nous nous détachons tout naturellement des objets terrestres.

Mais il est impossible d'acquérir cette grandeur d'ame dont nous parlons, si nous ne choisissons un état relatif à nos talents & à nos goûts. Le sort de notre vie dépend de notre vocation. Un Pere est tyran, lorsqu'il ose en disposer contre notre volonté. Les Clostres n'ont de mauvais Religieux, les Cours de mauvais Ministres, les Villes de mauvais Juges, que parce qu'on prend des Emplois auxquels la Providence ne nous a point destinés. Chaque planete

roule dans sa sphere, & chaque homme doit vivre dans la condition qui lui est propre. Si le soleil passoit à la place de la lune, l'Univers deviendroit cahos; de même que la Société se trouve en désordre, depuis que le caprice ou l'intérêt décident de la vocation. On devroit sonder son eœur, & l'on ne s'attache qu'à la superficie des choses; on devroit interroger son ame, & l'on ne consulte que les sens; on devroit essens se sa capacité, & l'on n'étudie que le plaisir, dont on sait aujourd'hui un système de conduite & de Philosophie.

Tous ces maux viennent de ce que notre vie extérieure contredit perpétuellement la vie intérieure. C'est un combat entre l'ame & les sens, qui blesse la raison. Il faut exister en soi, & hors de soi, de maniere à pouvoir être tout à la sois sur la terre, & au Ciel. Nous trouvons le Ciel en nous-mêmes, lorsque nous savons habiter avec nous; car

c'est là que l'impression de la Divinité se fait sentir. Qu'il est triste de ne vivre qu'à l'avenure, & de voltiger d'objets en objets, pour s'accrocher en quelque sorte à des frivolités! Ainsi l'on voit naître des plantes an hazard, & s'attacher aux premiers arbres qu'elles rencontrest.

#### CHAPITRE XX.

# De la Vie ficture.

Immenfité de Dieu même, quin's Ini lieu, ni limites, & qu'on ne peut comprendre parce qu'elle est an-desfus de toute compréhension, devient le séjour immortel des ames indestructibles. Il faut, pour en avoir quelqu'idée, oublier tout ce qu'il y a de plus merveilleux dans cet Univers, & fe surmonter foi-même, puisque l'œil n'a jamais vu, l'oreille n'a jamais entendu, ni le cœur de l'homme compris, ce que Dieu réserve à ses Elus. Là ce ne sont plus ces pensées qui, quelque sublimes qu'on les suppose, ont toujours quelque défectuosité; mais des productions d'un esprit épuré, sanctifié, & dont la capacité se trouve toute remplie de la Divinité: là ce ne sont plus ces sentiments

que l'amour-propre ou l'intérêt rendent toujours imparfait; mais des affections qui deviennent en quelque forte infinies, à raison de leur grande intimité avec l'Etre des êtres. Ainsi les fleuves vont s'unir à la mer, & former ce vaste océan qui remplit l'Univers de son bruit & de sa majesté.

J'ai besoin d'appeller ici toute la grandeur d'ame que les hommes peuvent acquérir, pour exprimer cette vie future dont l'espérance étend nos desirs, dissipe nos afflictions, & confacre nos travaux. En vain les Poëtes & les Orateurs ont souvent entrepris de nous dépeindre la Jérusalem céleste; en vain ils ont animé les étoiles & les fleurs pour nous en tracer une magnifique copie: ce n'est qu'une ébauche informe, & toutà-fait incapable de nous en donner une juste idée. Comment, en effer, nous représenter un séjour où tout est lumiere; & où il n'y a ni lune, ni soleil : mo

Royaume où tout est harmonie & magnificence; & où il n'ya ni instrument, ni décoration: un jardin où coulent des torrents de volupté; & où il n'y a ni terre, ni eau : une Cité dont les porres s'ouvrent & se ferment; & où il n'y a ni barriere, ni limite: un Trône d'où il sort des éclairs, des tonnerres, & des voix; & où il n'y a que des purs esprits? Il n'appartient qu'à Dieu comme source de tout bonheur & de toute beauté, & comme Erre immense & tout puissant, qui se communique comme il veut & quand il veut, d'opérer de pareils prodiges, & de faire fentir éminemment nos ames une portion de sa félicité, quoiqu'elle soit indivisible.

Si les Livres les plus divins & les plus sublimes, tels que l'Apocalypse, dont les éclairs aveuglerent l'esprit de Newton même, nous décrivent la vie situire comme un ciel de jaspe & de saphirs, où comme une Ville environ-

née de murailles d'or le plus pur, ce n'est que pour s'accommoder à notre foiblesse. Tous les objets matériels disparoissent à la mort, & les ames, transsigurées dans celui qui est la lumiere du monde, ont pour habitation l'essence même de Dieu. Comme mon Pere est en moi, & moi en mon Pere, dit Jesus-Christ, mes Disciples seront de même un en nous, asin qu'ils ayent la plénitude de ma joye.

Elevons nos esprits à la suite de ces magnifiques paroles, & tâchons, s'il est possible, d'entrevoir quelque rayon da ces clartés oélestes, qui font les délices des Saints; nous enserons bientôt remplis, si nous présérons cet immense bonheur à tous les biens temporels. Cette vie n'est que l'ensance de notre être, & comme une nuit obscure dont tous les plaisies se sont que des songes passigers : mais la vie suture nous enbellira des traits de la vérité même; &

### 324 LA GRANDEUR

il n'y aura pas jusqu'à nos corps, qui par la fuite deviendront incorruptibles & radieux, pour participer à la gloire de l'ame. Oui, les Bienheureux absorbés en Dieu, & toujours evides de fon rmour, quoique toujours pleinement raffasiés, desireront & jouirone. Quelle extafe! On possédera celui qui posfede tout, on existera dans celui par qui tout existe, on s'élevera jusqu'à celui qui est au-dessus de route élévation. Mais tout ce que nous pouvons dire n'est qu'une ombre de la vie suture, où notre humanité, transformée de maniere à exprimer la Divinité même, puifera une félicité immenfe qui cause à chaque inflant les mêmes joyes & les mêmes ravissements que si elle augmentoit. Dieu nous invite par la voix des infpirations, des bons exemples & des instructions, à regarder contimiellement ce Ciel tout spirituel, qu'on peut appeller l'élément des saines : &

insensés, nous perdons nos jours à contempler de la poussière, ou à nous ensoncer dans la boue! Cependant, si le sirmament, enrichi de ses étoiles, nous paroît un objet aussi magnisique; que sera l'Etre immortel, qui peut tirer quand il veut des trésors de sa toute-puissance des millions de mondes nouveaux?

Le Dieu dont nous devons jouir, & qui doit se donner à nous d'une maniere inessable, n'est ni ce Dieu des Païens, qui avoit des vices & des passions; ni ce Dieu des Spinosistes, qui n'existe que dans les éléments; ni ce Dieu de nos Philosophes modernes, qui, semblable aux idoles, demeure éternellement sourd & muet, & ne s'embarrasse ni de punir le crime, ni de récompenser la vertu: mais le Dieu trois sois Saint, qui révéla sagloire à Abraham, ses Loix à Mosse, & qui, après pous avoir parlé par des Prophetes, a daigné nous parte

ler par son propre Fils. C'est le Dieu qui touche les montagnes & les diffipe en fumée, qui fond les rochers dans des sources d'eaux vives, qui se promene sur les ailes des vents, & qui répand fur la terre ces couleurs qui nous ravissent, ces odeurs qui nous embaument, ces saveurs qui nous parfument. C'est le Dieu qui tonne dans les cieux, & qui ébranle la terre jusques dans ses fondements; qui connoît toutes les étoiles, & qui les appelle par leurs noms; qui souffie, & qui terit le gouffre immense des mers; qui donne le mouvement à la moiodre feuille. & la montriture aux plus vils infectes. C'est le Dieu qui fait marcher la mort devant lui comme l'exécutrice de ses vengeme ces, qui brise les manyais Rois dans le jour de sa colere, & qui peut, d'une feule parole, faire rentrer l'Univers dans le néant d'où il l'a tiré. C'est le Dien qui enivre ses Sainte d'un corrent

de délices, & qui les reçoit dans ses Tabernacles éternels; tandis qu'il tient des abymes toujours onverts, où sa Justice dévore les pécheurs, sans jamais les anéantir. C'est le Dieu dont les miséricordes ne peuvent s'épuiser, qui pardonne toutes nos offenses, & gués rit toutes nos langueurs; qui nous arrache des portes de la mort, & nous rajeunit comme l'aigle; qui remue actuellement mes doigts, qui me sait respirer, & qui interceptera cette respiration quand il le voudra.

L'homme, vase d'argile, pouvoit-il espérer une communication aussi intime avec un Etre aussi incompréhensible & aussi puissant; & n'avons-nous pas droit de dire que réellement on se moque de notre ame, lorsqu'on ose placer sa grandeur dans la conquête de quelques Provinces, ou dans la jouissance de quelques honneurs? La seule vie suture peut satissaire nos desirs tou-

jours renaissants. Dieu seul est le centre du repos universel où toutes les créatures doivent tendre, si elles ne veulent pas rester indigentes, expatriées, & livrées au désespoir. L'homme ressemble à ces modifications qui ne sauroient subsister sans sujet : il s'anéantit, pour ainsi dire, sitôt qu'il ne s'attache pas à l'Etre Créateur dont il emprunte tout ce qu'il est.

Mais quand même la vie future ne feroit que le dépouillement de nos infirmités, & qu'on n'y auroit pas d'autre confolation que celle de ne point fouffrir, & de respirer loin des fraudes, des parjures & des calomnies, on devroit desirer avec toute l'ardeur une si heureuse situation. Combien de fois n'avons-nous pas gémi des scandales & des maux qui coulent dans cette vallée de larmes avec impétuosité! Combien de fois n'avons-nous pas desiré d'arrêter ce torrent qui trouble

la paix, qui ravage les consciences, & qui répand de toutes parts la désolation & l'effroi! Mais le bonheur que nous espérons va bien plus loin, puisqu'il n'a point de bornes; to it ce que notre imagination peut se seindre de plus admirable & de plus heureux, n'est que comme une goutte d'eau en comparaison des mers. Saint Paul luimême, quoiqu'il n'avoit été ravi qu'au troisieme Ciel, avone que toutes les facultés humaines sont incapables de se représenter le séjour des Bienheureux. Ne desirerons-nous pas, après un tel récit, de sortir de la prison de notre corps, & de brifer les liens qui neus retiennent dans cette vallée de larmes ? La terre est cet exil dont parle le Prophete, & où l'on ne peut chanter le Cantique du Seigneur fans allarmes & fans diffraction. Les Juifs, affis fur le bord des fleuves de Babylone, répandoient autresois des pleurs au souvenir de Sion, suspendoient en signe de deuil leurs harpes aux saules, & répétoient sans cesse le nom de leur chere Jérusalem; & nous, quoique Chrétiens, nous oublions l'habitation de Dieu même, qui doit être la nôtre, pour nous livrer à des Concerts profanes qui flattent nos fens & réveillent nos passions. Il n'y a pas jusqu'au son des cloches que nous n'ayions pour ainsi dire en aversion, parce qu'au lieu de nous convoquer à des bals & à des festions, elles nous appellent à des exercices de Religion, & nous avertissent de cette vie bienheureuse qui nous attend.

Cependant il faur nous réfoudre à des consolations infinies, ou à des tourments éternels. L'arrêt est prononcé: & ni nos Differtations en Poésie, ni nos Epigrammes en prose, ne pourront l'annuller. Un Eure éternel récompense, ou punit, d'une manière éternelle; & ce n'est pas avoir idée de Dieu, que de le supposer moins juste que miséricordieux. Toutes ses perfections sont également infinies. Mais comme ce n'est pas vivre, que de souffrir à jamais, nous n'envisageon; la vie future que fous l'aspect d'un bonheur inexprimable. Toute ame qui en jouit est dans sa suprême grandeur, puisqu'une créature ne peut arriver à rien d'austi grand que la possession d'un Dieu. Quelle est la gloire du monde, qu'on oseroit comparer à celle-ci? & quelle doit être notre honte, de ne pas nous élever de degré en degré, jusqu'à la sublimité d'un Ciel sans éclipse & fans nuage! Nous n'aimons qu'une basse vanité, puisqu'au lieu de mettre notre honneur dans notre immortalité, nous le plaçons dans des choses qui n'ont qu'une existence momentanée.

On ne peut penser au séjour des Bienheureux, sans se rappeller cette multitude innombrable d'esprits, qui, depuis Adam jusqu'à nous, ont mérité par leurs bonnes œuvres la céleste Patrie; & fans reconnoître que Dieu, dont la toute puissance est incommensurable, a bien pu créer d'autres espaces que cet Univers expose sous nos yeux. Où sont en effet ces intelligences dont la terre a engloutiles corps? Elles vivent d'une vie toute merveilleuse; mais nous ne favons, ni où, ni comment. Dieu, qui les tient dans ses secrets éternels, nous ouvrira bientôt ce sanctuaire impénétrable à nos sens. & nous nous trouverons avec les Justes de tous les siecles. C'est là que chacun, selon la capacité de son être, boit, pour ainsi dire, à longs traits une sainte & inaltérable volupté; & que Dieu, par une communication ineffable, révele à ses Elus les vœux que nous leur adressons. Il les revêt de sa lumiere & de son incorruptibilité; & dans de continuelles extases que nous ne pouvons nous imaginer, il les nourrit de lui-même, & rend leur ame toute céleste. Si jamais nous avons senti ces heureux moments où l'homme, tout esprit, oublie son propre corps, ne tient plus à la terre, & s'abyme dans le sein de l'Eternité; ce n'étoit qu'une goutte de ce torrent immense qui enivre les Saints, & que la grace divine sai-soit distiller jusqu'au sond de nos cœurs.

Il n'y a ici ni enthousiasme, ni imagination; tout est merveilleux, & tout est vrai: de sorte que je dois bien plutôt me plaindre de la lenteur de mon esprit, que de sa vivacité. C'est dans les Prophetes qu'on trouve ces traits lumineux qui peuvent réveiller l'idée du Ciel. Pleins d'une ardeur divine, ils décrivent en caracteres de seu la charité qui embrase les Bienheureux & qui les vivisie, de même que la slamme épure les métaux. La mort, comme le présude de ce bonheur, doit sans doute nous être précieuse, & il n'y a rien que nous

ne devions tenser pour mourir chrétiennement. Laissons l'impiété s'applaudir d'une fin semblable à celle des bêtes, & se rire des saints desirs du Juste: les Incrédules ont leur terme, & toute leur audace viendra se briser contre le doigt qui soutient le monde, qui creuse les abymes, & qui arrête l'impétuosité des vents & des mers.

On ne sauroir croire combien l'espérance de la vie suture éteint les passions, & comme elle nous excite à la pratique des vertus. C'est elle qui encourageoir les Martyrs au milieu des slammes, qui sait trouver de la consolation dans les pleurs, & qui imprime à l'ame cette grandeur que tout l'héroisme profane ne sauroit atteindre. Jean Casimir, Roi de Pologne, eût-il quitté sa Couronne d'une manière aussi admirable, si la vie source ne l'eût touché? Il sussit de rapporter les paroles de son abdication, pour connoître la subsimité des motiss

qui animent le Chrétien. Voici comme il s'exprime: Je quitte enfin ma Couronne que les hommes estiment tant, & je choisis pour Trone six pieds de terre qui vont me réunir à mes Peres. Je descends du faite des bonneurs, pour rentrer dans la foule. De Souverain que j'étois', je deviens Sujet; & je m'enfuis dans la retraite, où je porte mon Peuple dans mon cœur, & où je ne cefserai de prier & de méditer pour que Dieu lui donne un digne Monarque. Ou c'est ici la vraie grandeur, ou il n'y a jamais rien eu de grand dans l'Univers. Les hommes les moins sensibles à la vie future ne pourront s'empêcher d'admirer ce trait d'hérossme, parce que la vertu seule a des caracteres qui la rendent précieuse à ses ennemis mêmes. Rien de plus heureux que les Empires où les Monarques agissent en vue de l'Eternité: ils sont l'œil de l'aveugle, le pied du boiteux, le pere de

l'orphelin; ils ne confentent à la guerre, que lorsqu'il s'agit de révendiquer leur bien, ou de désarmer des ennemis dangereux; ils méditent, ils prient, & ils ne regardent leur couronne que comme un fardeau, jusqu'à ce qu'ils obtiennent celle que Dieu réserve à ses Bien-aimés.

Nous devrions fouvent nous demander à nous-mêmes pourquoi nous vivons; & cela nous apprendroir que nous ne sommes dispersés sur cette terre, que pour mériter une vie bien plus heureuse & bien plus sublime. Car s'il suffisoit de végéter comme les arbres, ou d'exister comme le quadrupede, la raison nous seroit entiérement inutile: mais elle nous est donnée pour agrandir notre être, & pour l'exalter. On vient à bout d'élever l'ame en épurant ses pensées, & en s'excitant soi-même à la contemplation des beautés invisibles. Quels efforts David ne fait-il pas, lorfau'il

lorsqu'il veut s'élancer vers Dieu! Tant tôt il invite jusqu'aux abymes à bénir le Seigneur, & tantôt il se livre à de saints transports qu'on peut appeller un raisonnable & sublime délire.

La grandeur d'ame, relle que nous l'avons expliquée dans tout cet Ouvrage, n'est donc que l'apprentissage de la vie future. Tout retentit là, quand on -fe connoît; & l'en ne fe connoît, que lorsqu'on aime Dieu. C'est cette science, que faint Augustin appelle la science universelle. Il y a plusieurs moyens d'arriver à la vraie grandeur; mais ils fe zeéunissent, sirot qu'il s'agit de la fin On edojt etonjours retourner au principe dont on tenene. L'homme est un spec-- tacle divin, quand il s'oublie lui-même îpour n'envisager que le Ciel. Les Héros profenes n'oùt qu'un temps, & les : vrais Chrétiens ont toute l'Eternité.

Le rien n'étant capable de rien, la caréature ne peut faire des actions hé-

rosques qu'autant qu'elle s'attache att Créateur. Les exploits des mondains éblouissent, annis ils n'échirent pas. C'est une grande basselse que de desirer quelque chose de moins que Dien, at la plus grande ambition consiste à ponyoir lui plaire. Moss n'avons été sonnés, ni pour composer des Livres, ni pour epsanter des projets, ni pour nemporter des victoires, ni pour nemporter des victoires, ni pour acquérir une éternité de bonheur : & si l'on écnic, ou si l'on combat, ce ne doirême qu'an vue de cet objet.

Ouvrons les Cieux par les efforts de la Foi, & nous ne deuterons plus de la grandeur d'une ame qui ne s'exalte qu'en Dieu. La mort dévore les triosaphes de l'Impie, & la Religion éternife ceux du Chrétien. C'eff fur les débris de l'organil, qu'un épait immortel doit s'élever. Toutes les victoires les plus édatantes ne valent pas l'homeur de

se vaincre soi-même. Que sert de commander à des Soldats, si l'on ne sait pas imposer silence à ses propres passions? L'ame est Roi chez le Sage qui connoît le prix de son être, & qui tient ses desirs & ses sens au-dessous de la raison.

Nous finicons cet Ouvrage ainsi que nous l'avons commencé, c'est-à-dire, par des paroles tirées de l'Oraison funebre du grand Turenne. Voici comme Fléchier peint ce Héros: "C'étoit, " dit-il, dans les occasions les plus " éclatantes, que, se dépouillant de lui-" même, il renvoyoit toute la gloire " à celui à qui seul elle appartient lé-" gitimement. S'il marche, il recon-" noît que c'est Dien qui le conduit & " qui le guide; s'il défend des Places, " il sait qu'on les défend en vain, si "Dieu ne les garde; s'il se retranche, " il lui semble que c'est Dieu qui fait " un rempart pour le mettre à couvert

## 340 LA GRANDEUR, &c.

" de toute insulte; s'il combat, il sait " d'où il tire toute sa force; & s'il triom-" phe, il croit voir dans le Ciel une " main invisible qui le couronne.

C'est ainsi que la vraie Grandeur d'Ame s'annonce; & il n'y a que cellelà qui triomphe des événements, qui nous éleve au-dessus de nous-mêmes, & qui mérire une admiration uniververselle & durable.

## FIN.

874171

A. Roenthal Ltd. 13.6.1988 [ZAH.] ÷.





